
N.° 270 - Enero 2026

Fe y razón,Fe y razón,    
un casto connubioun casto connubio



Todos le aman, 
pero de diferentes maneras

E l hombre se entrega todo por el amor, l hombre se entrega todo por el amor, 
y se entrega tanto cuanto ama; está, y se entrega tanto cuanto ama; está, 

pues, enteramente entregado a Dios, cuan-pues, enteramente entregado a Dios, cuan-
do ama enteramente a la divina bondad, y do ama enteramente a la divina bondad, y 
cuando está de esta manera entregado, na-cuando está de esta manera entregado, na-
da debe amar que pueda apartar su corazón da debe amar que pueda apartar su corazón 
de Dios.de Dios.

En el Paraíso, Dios se dará todo a todos, En el Paraíso, Dios se dará todo a todos, 
y no en parte, pues Dios es un todo que ca-y no en parte, pues Dios es un todo que ca-
rece de partes; mas, a pesar de esto, se da-rece de partes; mas, a pesar de esto, se da-
rá diversamente, y las diferentes maneras rá diversamente, y las diferentes maneras 
de darse serán tantas cuantos sean los bien-de darse serán tantas cuantos sean los bien-
aventurados, lo cual ocurrirá así porque, al aventurados, lo cual ocurrirá así porque, al 
darse todo a todos y todo a cada uno, no se darse todo a todos y todo a cada uno, no se 
dará totalmente ni a cada uno en particular, dará totalmente ni a cada uno en particular, 
ni a todos en general. […]ni a todos en general. […]

Todos los verdaderos amantes son igua-Todos los verdaderos amantes son igua-
les en dar todo su corazón, con todas sus les en dar todo su corazón, con todas sus 
fuerzas; pero son desiguales en darlo to-fuerzas; pero son desiguales en darlo to-
do diversamente y de diferentes maneras, do diversamente y de diferentes maneras, 
pues algunos dan todo su corazón con to-pues algunos dan todo su corazón con to-
das sus fuerzas, pero menos perfectamen-das sus fuerzas, pero menos perfectamen-
te que otros. Unos lo dan todo por el mar-te que otros. Unos lo dan todo por el mar-
tirio, otros por la virginidad, otros por tirio, otros por la virginidad, otros por 
la pobreza, otros por la acción, otros por la pobreza, otros por la acción, otros por 
la contemplación, otros por el ministe-la contemplación, otros por el ministe-
rio pastoral, y, dándolo todos todo, por la rio pastoral, y, dándolo todos todo, por la 
observancia de los mandamientos, unos, observancia de los mandamientos, unos, 
empero, lo dan más imperfectamente que empero, lo dan más imperfectamente que 
otros.otros.

El precio de este amor que tenemos a Dios El precio de este amor que tenemos a Dios 
depende de la eminencia y excelencia del depende de la eminencia y excelencia del 
motivo por el cual y según el cual le ama-motivo por el cual y según el cual le ama-
mos. Cuando le amamos por su infinita y su-mos. Cuando le amamos por su infinita y su-
ma bondad, como Dios y porque es Dios.ma bondad, como Dios y porque es Dios.

SAN FRANCISCO DE SALES.  SAN FRANCISCO DE SALES.  
Tratado del amor de DiosTratado del amor de Dios. Sevilla:  . Sevilla:  

Apostolado Mariano, 1984, pp. 207-208.Apostolado Mariano, 1984, pp. 207-208.

R
ep

ro
du

cc
ió

n

San Francisco de Sales - Copia de un retrato  
realizado en 1618

Sumario  Sumario



Año XXIV, nº 270, Enero 2026

Director Responsable 
Edición internacional:

Mario Luiz Valerio Kühl 
Director edición México: 

José Antonio Gonçalves Domínguez

Consejo de redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Publicado por:
Heralds of the Gospel Foundation

P.O. Box 42359
Houston, TX 77242

United States of America
Phone: 281-676-8526

E-mail: hgmag@heraldsusa.org
www.heraldsusa.org

Virgin of Fatima Association
P. O. Box 698

Nobleton, ON  L0G 1N0
Canadá

Phone: 1-800-674-3410  
www.virginfatima.org

E-mail: vfa@virginfatima.org
Canadian Publications Mail,  

Sales Agreement No. 40035333

México
Publicado en México por Futuro y Vida AC

Av. Parque Vía Reforma # 1950 
Lomas de Chapultepec 

Alc. Miguel Hidalgo 
C.P. 11000 - Ciudad de México

Tel: 552591.9161
E-mail: respuestas@heraldosmexico.org

Impreso mensualmente en
Litográfica Ingramex, S.A. de C.V.

Centeno 162 - 1 , Col. Granjas Esmeralda,
C.P. 09810 - Ciudad de México

Esta impresión consta de 1000 ejemplares

© 2026 Todos los derechos reservados. Se 
autoriza la reproducción de cualquier artículo, 

siempre que se acredite la fuente y se envíe una 
copia a la Revista Heraldos de Evangelio. La 

responsabilidad por lo expresado en los artículos 
y notas es estrictamente de sus autores.

Para suscribirse, póngase en contacto  
con cualquiera de las direcciones  

indicadas anteriormente.

Sumario

50

22 De las castas nupcias entre fe 
y razón procede la sabiduría

14 El estudio de la doctrina es 
una obligación moral

26 Cómo un niño descubrió lo 
que muchos ignoran

Dos mentalidades,  
dos programas de vida

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

Fe, razón y mentalidad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u La voz de los Papas

«Nos hiciste, Señor, para ti». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La liturgia dominical

Madre del Príncipe de la paz y  
Madre nuestra . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8
Cuando Dios nos llama. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   9
La importancia del bautismo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  10
La revelación de los principales misterios  
de nuestra fe . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11
La irrupción de la Luz en la historia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

u Ejemplos que arrastran

Junto a María, todo tiene solución. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13

u Tesoros de Mons. João

Estudio de la doctrina católica:  
¿opción o deber?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  14

u Tema del mes – Fe y razón

Multiplicidad, jerarquía y armonía  
del universo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  18
La razón en la clausura. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  22

u Un profeta para nuestros días

Razonar con base en los principios de la fe. .  .  .  .  26

u ¿Qué dice el catecismo?
El fuego santo de la fe de María. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  29

u Espiritualidad católica

Mirando al cielo, en busca de Dios. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  30

u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  33

u Historia, maestra de la vida

La conversión de Francis Collins –  
Y la ciencia se inclinó ante la fe… . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  34

u Santo Tomás enseña

Una insensatez en la que  
ni siquiera los demonios creen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  37

u Vidas de Santos

Beato Enrique Suso – Un amigo  
de la cruz. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  38

u Doña Lucilia –  
Luces de una maternal intercesión

Madre y protectora siempre solícita. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  42

u Heraldos en el mundo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  46

u Tendencias y mentalidades

Concepción inmaculada versus  
Inmaculada Concepción. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  50









































R
ep

ro
du

cc
ió

n
B

un
de

sa
rc

hi
v 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
) 

/ R
ep

ro
du

cc
ió

n
Fr

an
ci

sc
o 

Le
ca

ro
s

Le
an

dr
o 

S
ou

za



õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

Algunos dicen que Dios castiga, otros, que perdona, porque es misericordioso. Algunos dicen que Dios castiga, otros, que perdona, porque es misericordioso. ¿¿Cómo es Cómo es 
posible entender que el mismo Dios sea justo con unos y clemente con otrosposible entender que el mismo Dios sea justo con unos y clemente con otros??  ¿¿Será porque Será porque 
las personas están predestinadaslas personas están predestinadas??

Lucas Ferreira – Río de Janeiro

Durante muchos siglos, la teología ha buscado explicar 
esa aparente «tensión» entre el rigor y la misericordia en 
Dios. Por un lado, vemos a Dios, ofendido por el pecado, 
infligiendo inmediatamente al culpable el castigo que se 
merece. En otras ocasiones, por el contrario, contempla-
mos en el mismo Dios un pasmoso derroche de bondad. 
Basta leer las Escrituras para constatar esta realidad.

Para algunos, la justicia divina se manifiesta sobre todo 
en el Antiguo Testamento, mientras que el Nuevo repre-
senta un giro radical en la línea de la misericordia, como lo 
demuestran ciertos ejemplos sorprendentes, como el per-
dón concedido a la mujer adúltera (cf. Jn 8, 3-11), el diálo-
go de Jesús con la samaritana (cf. Jn 4, 7-26) y, finalmente, 
la súplica de perdón en el Gólgota en favor de quienes cru-
cificaban al Señor (cf. Lc 23, 34).

Esta concepción acerca de la oposición entre rigor pu-
nitivo y misericordia llegó al absurdo del filósofo gnóstico 
Marción, según el cual había una discontinuidad completa 
entre el Antiguo y el Nuevo Testamento, hasta el punto de 
considerar que en uno y en otro se revelaban dioses distintos.

A partir de la reflexión cristiana sobre la fe, y especial-
mente en el libro Cur Deus Homo? —¿Por qué Dios se 
hizo hombre?—, de autoría de San Anselmo, se buscó dar 
una explicación conciliadora, por así decirlo, a lo que pin-
torescamente se ha llamado el «conflicto de las hijas de 
Dios», que vendría a ser esa aparente tensión, o incluso 
contradicción, entre las exigencias de la justicia y las de la 
misericordia en el seno mismo de la Trinidad. La solución 
encontrada por Dios para aplacar la justicia y, al mismo 
tiempo, derramar su misericordia habría sido la pasión de 
Cristo. En la cruz, la justicia era aplacada en la Víctima 
sagrada y, por medio de esta misma Víctima, los torrentes 
del amor y del perdón se derramaron sobre los pecadores.

Sin embargo, será Santo Tomás quien explicará plena-
mente la cuestión (cf. Suma Teológica, I, q. 21), tratando 
de razonarlo más desde Dios mismo, en quien todas las 
perfecciones se hallan bien unificadas en la maravillosa 
simplicidad de su esencia.

Para comprender la propuesta del Doctor Angélico, 
conviene recordar algunos principios esenciales de la filo-
sofía escolástica, empezando por el que dice que Dios no 
ama como los hombres. Éstos aman lo que es amable, lo 
que atrae. Nadie ama a primera vista medio kilo de harina, 
sino más bien, una rica tarta… Por lo tanto, para obtener el 
afecto del hombre, cabe que algo sea bueno, deseable. Dios, 
por el contrario, al amar a sus criaturas, las hace amables. 
Nadie es bueno si el amor divino no lo hace así (cf. Suma 
Teológica, I, q. 20, a. 2). Como puede verse fácilmente, se 
trata de un cambio de perspectiva muy importante.

Por consiguiente, para Santo Tomás, la misericordia 
consiste en la capacidad de corregir cualquier deficiencia 
y, en este sentido, la creación y la Redención son mani-
festaciones radicales de la misericordia de Dios. Por otra 
parte, para él la Pasión —aunque en cierto modo se haya 
producido para aplacar la justicia— constituye sobre todo 
una grandísima obra de misericordia, ya que por ella el 
Señor nos revela la plenitud de su amor.

¿Qué sería, entonces, la justicia en Dios?
Ésta se manifiesta principalmente en dos aspectos. Pri-

mero, en la medida exacta en que Él distribuye las gracias. 
No hace a todos los seres humanos excelentes en grado 
máximo, sino que crea una desigualdad entre ellos, que 
depende del amor con que recompensa a cada uno: a unos 
más, a otros menos, pero a todos con abundante generosi-
dad, según el Aquinate.

En segundo lugar, en la punición del mal. Hay que tener 
en cuenta que los castigos infligidos en esta tierra tienen 
una carga de misericordia mayor que de justicia, pues, 
aunque son dolorosos, abren los corazones a la conversión, 
los purifican y los elevan a la consideración de las reali-
dades espirituales. Santo Tomás explica que, cuando se 
trata del castigo eterno, Dios condena al pecador después 
de que éste haya rechazado todos los recursos de la mise-
ricordia. E incluso en el caso de la condena al Infierno, Él, 
en su bondad, atenúa las penas debidas. 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 270 - Enero 2026

Fe y razón,
Fe y razón,  

un casto connubio
un casto connubio

L

Fe, razón  
y mentalidad

Enero 2026      5

Editorial

a armonía entre fe y razón es uno de los elementos cruciales de la teología 
católica. Ya en el siglo ii, San Justino proclamaba que el cristianismo era «la 
única filosofía segura y útil» (Dialogus cum Tryphone judæo, c. viii, n.º 1), y 

Clemente de Alejandría denominó al Evangelio «la verdadera filosofía» (Stromata. 
L. I, c. 18, 90, 1).

Santo Tomás de Aquino elaboró la mejor síntesis sobre esa interrelación. Sin la 
fe, pocos alcanzarían el conocimiento de Dios, pues la vía puramente racional es 
ardua y difícil, rara vez inmune a las dudas e incluso a las falsedades. Sin embargo, 
la razón resulta indispensable para demostrar los preámbulos de la fe, esclarecer 
sus verdades y refutar a sus opositores.

Lutero abrió una escisión no sólo en la Iglesia, sino también en el propio connu-
bio entre fe y razón. Profundamente antitomista, para él la razón es una «prostituta 
del diablo» y la fe una mera confianza subjetiva. Bastaría creer —sola fides— para 
salvarse. La Reforma protestante, al excluir de la fe el elemento razón, la despojó 
de su propia esencia. De hecho, la fe es un hábito de la mente, de modo que todo 
auténtico acto de creer consiste también en un acto intelectivo.

Bajo la arrogancia ilustrada, la Revolución francesa persiguió a la Iglesia y al 
clero con el fin de subvertir la religiosidad en un falso culto a la «diosa razón». En 
honor a esta deidad, representada por una meretriz, se celebraron festines blasfe-
mos en varias catedrales convertidas en provocadores «templos de la razón».

La Revolución comunista se erigió en omnipotente, a la vez que insertó la re-
ligión y a los hombres de fe en la dialéctica opresor-oprimidos. En el fondo, en la 
visión marxista, la fe, la razón y el Estado se identificarían, ya que el pueblo nece-
sitaría creer incondicionalmente en el Estado-Leviatán que marcaría las pautas de 
la «razón» para todas las cosas.

El siglo xx engendró varias revoluciones, como la estudiantil de mayo de 1968, 
la tribalista y las culturales de diversa índole, todas ellas con un denominador co-
mún: pusieron especial empeño en influir en las tendencias sensitivas humanas, 
promoviendo así una fe ciega en la irracionalidad, a veces bajo la máscara de la 
defensa de la «ciencia» y de la «ilustración».

Una solución genuinamente católica supondría el restablecimiento de la auténtica 
armonía entre fe y razón. Sin embargo, es necesario ir más allá. La fe está muerta si 
no está revestida de la caridad (cf. Sant 2, 17), y toda sabiduría que no viene de lo alto 
es «terrena, animal, diabólica» (Sant 3, 15). Por eso, es indispensable también mol-
dear la mentalidad según las cosas del Cielo (cf. Col 3, 1), donde reside la verdadera 
sabiduría. En palabras del papa León XIV, «sólo en una vida conforme al Evangelio 
se realiza la adhesión a la verdad divina que profesamos, haciendo creíble nuestro 
testimonio y la misión de la Iglesia» (Discurso, 26/11/2025).

La fe únicamente es un anticipo de la visión beatífica, en donde la razón silogís-
tica dará paso a la intuición pura de la Santísima Trinidad. En la patria contempla-
remos a Dios «tal cual es» (1 Jn 3, 2), por la luz de la gloria —lumen gloriæ— in-
fundida en nuestro espíritu o, como afirman los teólogos, por un préstamo que se 
nos hace de la propia inteligencia divina. Ya no habrá fe, sólo la intelección, fruto de 
una completa metanoia, es decir, de un cambio radical de mentalidad. Ésta no será 
producida por revoluciones que distorsionen la racionalidad humana, sino infundida 
por el Espíritu Santo. 

León XIV de visita 
al monasterio de 
la Inmaculada 
Concepción de 
las Clarisas de 
Albano (Italia), 
el 15/7/2025

Foto: Vatican Pool / 
Getty Images

Sumario  Sumario



6      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

«Nos hiciste, Señor, para ti»
Dios sigue siendo un misterio. Pero un misterio positivo, que, desde 
nuestras incipientes nociones, nos impulsa siempre hacia sucesivas e 
interminables investigaciones y descubrimientos. Nuestro conocimiento 

de Dios es una ventana a la luz del cielo, un cielo infinito.

Prisioneros de lo inmediato, 
lo relativo, lo útil

Una de las falsas ilusiones produ-
cidas en el curso de la historia ha sido 
la de pensar que el progreso técni-
co-científico, de modo absoluto, podría 
dar respuestas y soluciones a todos los 
problemas de la humanidad. Y vemos 
que no es así. […] El hombre, incluso 
en la era del progreso científico y tec-
nológico —que nos ha dado tanto—, 
sigue siendo un ser que desea más, más 
que la comodidad y el bienestar; sigue 
siendo un ser abierto a toda la verdad 
de su existencia, que no puede quedarse 
en las cosas materiales, sino que se abre 
a un horizonte mucho más amplio. […]

Siempre existe el peligro de que-
dar aprisionados en el mundo de las 
cosas, de lo inmediato, de lo relativo, 
de lo útil, perdiendo la sensibilidad por 
lo que se refiere a nuestra dimensión 
espiritual. No se trata, de ninguna ma-
nera, de despreciar el uso de la razón 
o de rechazar el progreso científico; 
todo lo contrario. Se trata más bien de 
comprender que cada uno de nosotros 
no está hecho sólo de una dimensión 
«horizontal», sino que comprende 
también la dimensión «vertical».

Benedicto XVI. 
Discurso, 19/6/2011.

Nostalgia de la 
Verdad Absoluta

Las tinieblas del error o del peca-
do no pueden eliminar totalmente en 

el hombre la luz de Dios creador. Por 
esto, siempre permanece en lo más 
profundo de su corazón la nostalgia 
de la verdad absoluta y la sed de alcan-
zar la plenitud de su conocimiento. Lo 
prueba de modo elocuente la incan-
sable búsqueda del hombre en todo 
campo o sector. Lo prueba aún más su 
búsqueda del sentido de la vida.

San Juan Pablo II. 
Veritatis splendor, 6/8/1993.

Una ventana 
abierta al infinito

El hombre no puede vivir sin esta 
búsqueda de la verdad sobre sí mis-
mo —quién soy yo, para qué debo vi-
vir—, una verdad que impulse a abrir 
el horizonte y a ir más allá de lo que 
es material, no para huir de la realidad, 
sino para vivirla de una forma aún más 
verdadera, más rica de sentido y de 
esperanza, y no sólo en la superficia-
lidad. […]

Os invito a tomar conciencia de 
esta sana y positiva inquietud; a no te-
ner miedo de plantearos las preguntas 
fundamentales sobre el sentido y sobre 
el valor de la vida. No os quedéis en 
las respuestas parciales, inmediatas, 
ciertamente más fáciles en un primer 
momento y más cómodas, que pue-
den dar algunos ratos de felicidad, de 
exaltación, de embriaguez, pero que 
no os llevan a la verdadera alegría de 
vivir, la que nace de quien construye 
—como dice Jesús— no sobre arena, 

sino sobre sólida roca. Así pues, apren-
ded a reflexionar, a leer de modo no 
superficial, sino en profundidad, vues-
tra experiencia humana: descubriréis, 
con asombro y con alegría, que vues-
tro corazón es una ventana abierta al 
infinito.

Benedicto XVI. 
Discurso, 19/6/2011.

Sólo Dios puede llenar 
el corazón del hombre

La razón más alta de la dignidad 
humana consiste en la vocación del 
hombre a la unión con Dios. Desde su 
mismo nacimiento, el hombre es invi-
tado al diálogo con Dios. Existe pura y 
simplemente por el amor de Dios, que 
lo creó, y por el amor de Dios, que lo 
conserva. […]

La Iglesia sabe perfectamente que 
su mensaje está de acuerdo con los 
deseos más profundos del corazón hu-
mano cuando reivindica la dignidad de 
la vocación del hombre, devolviendo 
la esperanza a quienes desesperan ya 
de sus destinos más altos. Su mensa-
je, lejos de empequeñecer al hombre, 
difunde luz, vida y libertad para el 
progreso humano. Lo único que puede 
llenar el corazón del hombre es aque-
llo que «nos hiciste, Señor, para ti, y 
nuestro corazón está inquieto hasta 
que descanse en ti».

San Pablo VI. Gaudium et spes. 
Concilio Vaticano II, 7/12/1965.

Sumario  Sumario



Dios desea darse a 
conocer. Debemos 
buscarlo en el libro 
de la creación, en 
la Palabra de Dios, 
en la Iglesia, en la 
conciencia misma…

Enero 2026      7

Sin Él nada tiene sentido, 
nada tiene valor

Para nosotros, el Señor es todo. Lo 
es en distintos modos, ya sea como 
Creador y fuente de la existencia, 
como amor que llama e interpela, 
como fuerza que impulsa y anima a 
la donación. Sin Él nada existe, nada 
tiene sentido, nada vale […].

San Agustín, a este propósito, 
describe la presencia de Dios en su 
existencia con imágenes bellísimas. 
Habla de una luz que trasciende el 
espacio, de una voz que no se ve 
abrumada por el tiempo, de un sa-
bor que nunca se ve empañado por 
la voracidad, de un hambre que nun-
ca se apaga con la saciedad, y con-
cluye: «Esto es lo que amo cuando 
amo a mi Dios». Son palabras de 
un místico, y aun así nos resultan 
cercanas, pues manifiestan la ne-
cesidad de infinito que habita en el 
corazón de todo hombre o mujer de 
este mundo.

León XIV. 
Homilía, 9/10/2025.

Dios desea 
darse a conocer

La exigencia de una base sobre la 
cual construir la existencia personal y 
social se siente de modo notable sobre 
todo cuando se está obligado a cons-
tatar el carácter parcial de propuestas 
que elevan lo efímero al rango de va-
lor, creando ilusiones sobre la posibi-

lidad de alcanzar el verdadero sentido 
de la existencia. […]

Dios, como fuente de amor, desea 
darse a conocer, y el conocimiento 
que el hombre tiene de Él culmina 
cualquier otro conocimiento ver-
dadero sobre el sentido de la propia 
existencia que su mente es capaz de 
alcanzar.

San Juan Pablo II. 
Fides et ratio, 14/9/1998.

Conocimiento que 
da sentido a todo

En nuestro tiempo, es importante 
que no nos olvidemos de Dios, junto 
con los demás conocimientos que he-
mos adquirido mientras tanto, y que 
son muchos. Pero resultan todos pro-
blemáticos, a veces peligrosos, si falta 
el conocimiento fundamental que da 
sentido y orientación a todo: el conoci-
miento de Dios creador. […]

Para nosotros, los cristianos, Dios 
ya no es, como en la filosofía anterior 
al cristianismo, una hipótesis, sino una 
realidad, porque Dios «ha inclinado su 
Cielo y ha descendido». El Cielo es Él 
mismo y ha descendido en medio de 
nosotros.

Benedicto XVI. 
Audiencia general, 11/1/2006.

¡El Señor está cerca!
Dios sigue siendo un misterio. Pero 

un misterio positivo, que, desde nues-

tras incipientes nociones, nos impulsa 
siempre hacia sucesivas e intermina-
bles investigaciones y descubrimien-
tos. Nuestro conocimiento de Dios es 
una ventana a la luz del cielo, un cielo 
infinito. […]

Debemos superar la tentación, tan 
fuerte en nuestros días, de considerar 
imposible un conocimiento de Dios 
adecuado a nuestra madurez cultural 
y que responda a nuestras necesida-
des existenciales y a nuestros deberes 
espirituales. Sería indolencia, sería 
vileza, sería ceguera. Debemos, en 
cambio, buscar. Buscar en el libro de 
la creación; buscar en el estudio de la 
Palabra de Dios; en la escuela de la 
Iglesia, Madre y Maestra; en lo más 
profundo de la propia conciencia… 
Buscar a Dios, buscarlo siempre. Sa-
bed: Él está cerca.

San Pablo VI.
Audiencia general, 22/7/1970.

S
an

tia
go

 V
ie

to

Amanecer en la bahía del mar Virado, 
Ubatuba (Brasil)

Sumario  Sumario



«O

Madre del Príncipe de la paz  
y Madre nuestra

õ P. Fernando Néstor Gioia Otero, EP

8      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La liturgia dominical  U

1 de enero – Solemnidad de Santa María, Madre de Dios

Las naciones 
sólo 
alcanzarán la 
paz duradera 
siempre que 
María esté en 
el centro de 
la sociedad, 
pues en Ella 
está Jesús

s anuncio una buena noticia que será de 
gran alegría para todo el pueblo: hoy, en 
la ciudad de David, os ha nacido un Sal-

vador, el Mesías, el Señor» (Lc 2, 10-11). Con estas 
palabras el ángel del Señor comunicó a los pastores 
el cumplimiento de la gran promesa hecha a Israel, 
uniéndose a él un magnífico coro del ejército celes-
tial para glorificar al Altísimo por el nacimiento del 
Redentor: «Gloria a Dios en el Cielo, y en la tierra 
paz a los hombres de buena voluntad» (Lc 2, 14).

Cuando los ángeles se fueron al Cielo, los pas-
tores se dijeron entre sí: «Vayamos, pues, a Belén y 
veamos esto que ha sucedido, y que el Señor nos ha 
comunicado» (Lc 2, 15). Allí encontraron a María 
y a José, y al niño acostado en el pesebre. ¡No po-
día haber posada más pobre que una gruta, ni cuna 
más ruda que un pesebre!

San Lucas nos narra solamente que «con-
taron lo que se les había dicho de aquel 
niño. Todos los que lo oían se admi-
raban de lo que les habían dicho los 
pastores» (Lc 2, 17-18). Pero no 
deja de resaltar: «María, por su 
parte, conservaba todas estas 
cosas, meditándolas en su cora-
zón» (Lc 2, 19).

En esa humilde gruta se 
inauguraba una nueva rela-
ción de los hombres entre sí 
y con el Creador, que el Prof. 
Plinio Corrêa de Oliveira sin-
tetizó así: «Nunca un corazón 
materno amó más tiernamen-
te a su hijo. Recíprocamente, 
Dios nunca amó tanto a una 
mera criatura. Y nunca un 
hijo amó tan plena, íntegra y 
sobreabundante a su madre».1

Había llegado la pleni-
tud del tiempo —como afir-

ma San Pablo a los gálatas— en que «envió Dios 
a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la ley» 
(Gál 4, 4), asociando a María Santísima a su plan 
salvífico como Madre del Redentor.

En este primer día del año, celebramos a la ele-
gida sobre quien Dios posó su mirada benevolente: 
la Madre de Dios, Madre de la Iglesia, Madre de 
todos los hombres.

En una época en la que el neopaganismo inva-
de la faz de la tierra y guerras devastadoras, que 
pueden alcanzar una magnitud impredecible, nos 
amenazan a cada instante, buscamos la paz. Pero 
ésta sólo será auténtica y duradera si se cimienta 
sobre la roca firme de la verdad, las enseñanzas del 
Evangelio y el cumplimiento de los diez manda-
mientos.

Como afirma Mons. João Scognamiglio 
Clá Dias, EP, «la paz consiste en que los 

hombres, los pueblos y las naciones 
pongan a Dios en el centro. […] La 

paz sólo será alcanzada cuando 
María esté en el centro, pues en el 
centro de su vida y de sus pensa-
mientos está Jesús».2

Dirijamos nuestra mira-
da hacia María, Madre del 
Príncipe de la paz y Madre 
nuestra; que Ella interceda 
por nosotros, pidiendo que 
los hombres de hoy se dejen 
iluminar por la verdad que los 
hará libres (cf. Jn 8, 32). 

﻿1 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
«Fi lho, eis aí tua Mãe». In: 
Dr. Plinio. São Paulo. Año XVIII. 
N.º 213 (dic, 2015), p. 5.

﻿2 Clá Dias, EP, João Scogna-
miglio. Homilía. Mairiporã, 
1/1/2008.

La Virgen con el Niño - Museo Cristiano, 
Esztergom (Hungría)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfernandonestorgioiaotero/


Q

Cuando Dios nos llama

õ P. Rodrigo Fugiyama Nunes, EP

EneroEnero 2026 2026            99

Docilidad, 
renuncia y 
entrega: he 
aquí el gran 
ejemplo que 
los santos 
Reyes Magos 
han dejado, 
para siempre, 
cuando 
decidieron 
seguir la 
estrella

4 de enero – Solemnidad de la Epifanía del Señor 

uien se acerca a la ciudad alemana de Colo-
nia, enseguida divisa las torres de su cate-
dral, que parecen desafiar los vientos y las 

tormentas que durante siglos se abaten sobre ellas. 
Al contemplarlas, casi dan ganas de preguntarles: 
«¿Quién os ha hecho tan robustas y esbeltas? ¿Qué 
acontecimientos memorables habéis presenciado? 
¿A qué santos y a qué pecadores habéis albergado 
entre vuestras sagradas paredes?». Si pudieran ha-
blar, tal vez nos responderían: «Tenemos, en efecto, 
mucho que contaros, pero eso no es nada compara-
do con lo que Melchor, Gaspar y Baltasar, que en el 
interior de la catedral descansan, pueden contaros. 
Nosotras casi tocamos el cielo; pero ellos realmen-
te tocaron al propio Rey del Cielo. Es a ellos, sí, a 
quienes debéis pedirles: “¡Contadnos vuestra his-
toria”».

Quizá los Reyes Magos contestaran a nuestra 
súplica con una sola frase: «Responder a la llamada 
de Dios siempre es una aventura, pero vale la pena 
correr el riesgo». De hecho, este expresivo enuncia-
do, atribuido a Santa Teresa Benedicta de la Cruz, 
bien podría resumir sus vidas. Analicemos los tres 
elementos que la componen.

Primero: Dios llama. En el caso de los Reyes de 
Oriente, este llamamiento no se produjo mediante 
la aparición de un ángel ni una locución divina, sino 
de forma discreta y suave: una estrella apareció en 
el cielo. Pero para ellos eso lo decía todo. El Señor 
quería que siguieran ese misterioso astro, pues los 
llevaría hasta el lugar donde había nacido otro rey. 
¡Cuán pronta y fiel fue la respuesta de los Magos 
a la invitación divina! Son un perfecto modelo de 
docilidad a la gracia, porque nos muestran cómo 
hemos de estar atentos a las señales de lo alto, sien-

do flexibles a los planes del Padre celestial, incluso 
sin conocerlos del todo.

Segundo: existen riesgos. ¿Conocían los peli-
gros del viaje? Sin duda alguna. Pero ningún obstá-
culo es insuperable para quien se ha hecho esclavo 
de la gracia. Ni las penurias del desierto, ni la lar-
ga travesía en caravana por lugares peligrosos, ni 
siquiera la perfidia de Herodes o la hipocresía de 
los fariseos y los escribas lograron desviarlos del 
camino que los conduciría al verdadero Rey.

Tercero: vale la pena. Cuando llegaron ante el 
Niño Jesús, su Santísima Madre y San José, pu-
dieron exclamar con toda propiedad: «¡Ha valido 
la pena!». ¿Qué son los peligros, las pruebas y los 
sufrimientos comparados con la recompensa de 
contemplar al propio Dios?

En esta solemnidad de la Epifanía, los Reyes 
Magos nos recuerdan que en ciertos momentos 
de nuestra vida Dios también nos llama. Este lla-
mamiento puede exigirnos ciertas renuncias y, al 
mismo tiempo, la disposición a lanzarnos a una 
santa aventura. Habrá riesgos, habrá perplejidades, 
habrá sufrimientos. Sin embargo, cuando el demo-
nio quiera hacernos desistir de nuestro «peligroso 
viaje», recordemos que vale la pena. Cuando lle-
guemos al Cielo, el Niño Jesús nos recibirá con los 
brazos abiertos, como antaño acogió a los Reyes de 
Oriente. 

«El viaje de los Reyes Magos», 
de Stefano di Giovanni - Museo 

Metropolitano de Arte, Nueva York

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esperodrigofugiyamanunes/


E

La importancia  
				    del bautismo

õ P. José Mauricio Galarza Silva, EP

10      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

«¡Que mi 
hijo reciba 
el bautismo 
cuando él 
quiera!». 
No es raro 
encontrar 
esta opinión 
entre familias 
de raíces 
«católicas»…

11 de enero – Fiesta del Bautismo del Señor

ste domingo recordamos el magnífico 
ejemplo que nos dio Nuestro Señor Jesu-
cristo al ser bautizado por San Juan Bau-

tista en el río Jordán, acontecimiento que atrajo del 
Cielo torrentes de gracias para la salvación de in-
numerables almas.

Así como el Padre proclamó: «Éste es mi Hijo 
amado, en quien me complazco» (Mt 3, 17), de ma-
nera análoga podemos pensar que la misma voz se 
hace oír en cada bautismo.

Nos enseña el Catecismo de la Iglesia Ca-
tólica: «Este sacramento es llamado también 
“baño de regeneración y de renovación del Es-
píritu Santo” (Tit 3, 5), porque significa y rea-
liza ese nacimiento del agua y del Espíritu sin 
el cual “nadie puede entrar en el Reino de Dios” 
(Jn 3, 5)».1

Dado que el sacramento del bautismo es indis-
pensable para nuestra salvación, esa gravísima 

afirmación del santo Evangelio nos indica cuan 
nefasta es la idea que circula en algunos ambien-
tes católicos: «¡Que mi hijo reciba el bautismo 
cuando él quiera!».

¿De dónde surgió esa locura?
Podríamos decir que del mundo, a través de los 

medios de comunicación y las redes sociales, que, 
con sus máximas y malas costumbres, van minan-
do nuestra fe.

A ello se suma la perniciosa influencia de 
intelectuales y docentes que propagan en mu-
chos centros educativos principios agnósticos 
y materialistas que, cuando no atacan directa-
mente a la Iglesia Católica, menosprecian sus 
enseñanzas.

Vale la pena destacar lo que el catecismo nos 
enseña sobre este baño de regeneración:

«El Señor mismo afirma que el bautismo es 
necesario para la salvación. Por ello mandó a sus 
discípulos a anunciar el Evangelio y bautizar a to-
das las naciones. El bautismo es necesario para 
la salvación en aquellos a los que el Evangelio 
ha sido anunciado y han tenido la posibilidad de 
pedir este sacramento. La Iglesia no conoce otro 
medio que el bautismo para asegurar la entrada en 
la bienaventuranza eterna; por eso está obligada a 
no descuidar la misión que ha recibido del Señor 
de hacer “renacer del agua y del Espíritu” a todos 
los que pueden ser bautizados».2

Pidamos a la Santísima Virgen que los padres 
de familia católicos, y todos aquellos que tienen 
la grave responsabilidad de promover este sacra-
mento, lo hagan por amor a Dios y con mucho celo 
por la salvación de las almas, dejando de lado la 
«comodidad» espiritual, las ideas heterodoxas y 
los intereses mundanos. 

﻿1 CCE 1215.
﻿2 CCE 1257.

João Paulo Rodrig
ues

Bautismo en la iglesia de Nuestra Señora del Buen Consejo, Piraquara (Brasil)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espejosemauriciogalarzasilva/


N
õ P. Ricardo Alberto del Campo Besa, EP

La revelación de los principales 
misterios de nuestra fe

Enero 2026      11

vio, ni el oído oyó, ni al corazón del hombre llegó» 
(1 Cor 2, 9). No obstante, por la gracia podemos 
participar de esa vida divina ya durante nuestra 
existencia terrenal, perseverando en el camino de 
la fe y en la práctica de la virtud, hasta que florezca 
en plenitud, por siempre, en el Cielo.

La lectura del Evangelio del segundo domingo 
del Tiempo Ordinario nos ayuda a recordar estos 
eminentísimos misterios y a elevar nuestra alma 
hacia ellos.

Esforcémonos, durante nuestra peregrinación 
terrena, en velar por nuestra fe, vivir en coherencia 
con ella, alimentarla debidamente con la oración y 
los sacramentos, para que seamos merecedores de 
la bienaventuranza eterna, donde veremos cara a 
cara al Dios uno y trino. 

18 de enero – II Domingo del Tiempo Ordinario

Velemos por 
nuestra fe, 
para merecer 
la eterna bien-
aventuranza 
y contemplar 
cara a cara 
al Dios uno 
y trino

arra el Discípulo Amado que, al ver acer-
carse a Jesús, San Juan Bautista les dijo 
a sus discípulos, lleno de júbilo interior: 

«Éste es el Cordero de Dios, que quita el pecado del 
mundo» (Jn 1, 29). Y a continuación declaró: «Tras 
de mí viene un hombre que está por delante de mí, 
porque existía antes que yo» (Jn 1, 30).

Vemos en estas palabras del Precursor una ma-
nifestación de la divinidad de Nuestro Señor Jesu-
cristo, pues, por una parte, Él viene a perdonar los 
pecados —y para el pueblo hebreo de entonces es-
taba claro que sólo Dios podía hacerlo— y, por otra, 
existe desde toda la eternidad, una noción difícil de 
comprender para nuestra mentalidad cronológica.

Estas consideraciones nos ayudan a entrenarnos 
y a crecer en nuestra fe.

En el siguiente pasaje, el Bautista nos revela el mis-
terio de la Santísima Trinidad —por el cual afirmamos 
que existe un sólo Dios en tres personas— y el de la 
Encarnación, los dos mayores misterios de nuestra 
santa religión. No los comprendemos por la simple 
razón, sin el auxilio sobrenatural de la fe, mediante la 
cual creemos en estas sublimes verdades. Si no hubie-
ran sido reveladas, jamás lograríamos conocerlas.

He aquí las palabras con las que el Evangelio de 
San Juan presenta esa revelación: «El que me envió 
a bautizar con agua [el Padre] me dijo: “Aquel so-
bre quien veas bajar el Espíritu [el Espíritu Santo] y 
posarse sobre Él, ése es el que bautiza con Espíritu 
Santo”. Y yo lo he visto y he dado testimonio de 
que éste es el Hijo de Dios [el Hijo]» (1, 33-34).

¡Cuánta maravilla presenció y comprendió 
el Precursor! Pero ese misterio —si somos fieles 
a Dios, correspondemos a la gracia y nos salva-
mos— también nosotros podremos contemplarlo 
por toda la eternidad.

Entre las tres personas de la Santísima Trinidad 
hay una relación que constituye la propia vida eter-
na de Dios, tan extraordinaria, elevada y rica que 
no alcanzamos a imaginarla siquiera: «Ni el ojo 

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

La Santísima Trinidad -  
Museo de Arte Hyacinthe Rigaud, Perpiñán (Francia)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardoalbertocampobesa/


A

La irrupción de la Luz  
en la historia

õ P. Carlos Javier Werner Benjumea, EP

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Así como, 
en su vida 
pública, 
el Señor 
irrumpió 
con luz 
salvífica en 
medio de las 
tinieblas de 
la apostasía, 
debemos 
confiar en su 
intervención 
en los oscuros 
días que 
vivimos

pesar de toda apariencia contraria, la tra-
ma de la historia está tejida por las sapien-
tísimas y bondadosas manos del Padre. 

Considerada en su conjunto, nos manifiesta de ma-
nera espléndida la grandeza del poder divino, que 
lleva a cabo sus sublimes designios sin menoscabar 
nunca la libertad del hombre, que tan a menudo a 
ellos se opone mediante el pecado.

El ejemplo prototípico de esa misteriosa y fasci-
nante realidad lo tenemos en la encarnación del Ver-
bo para redimir al género humano. San Agustín, en 
su himno Exultet, que toda la Iglesia canta el Sábado 
Santo, afirma con admirable audacia, refi-
riéndose a la falta de Adán: «¡Oh feliz 
culpa que mereció tal y tan grande 
Redentor!». Ante el desafío que 
la rebeldía humana supone para 
la realización de los proyectos 
divinos, la sabiduría de aquel 
que es Luz infinita e indefec-
tible triunfa siempre con nue-
vos y mayores prodigios.

Esto es lo que vemos que 
sucede en Galilea de los gen-
tiles. El pasaje del profeta Isaías 
recogido en la primera lectura 
de este domingo (cf. Is 8, 23–9, 3) 
muestra el contraste entre las tinie-
blas y la luz. Como justo Juez, Dios 
había humillado la tierra de Neftalí 
y Zabulón; les faltaba la luz de la fe, 
todo era sombra y tristeza. Sin embargo, Él decidió 
cubrir de gloria el camino del mar: las tinieblas son 
expulsadas por la Luz maravillosa, que trae vida y 
alegría perfectas.

Este anuncio se cumple plenamente con la misión 
pública de Jesús a orillas del mar de Galilea, como 
nos lo señala el Evangelio de San Mateo (cf. Mt 4, 
12-23). Él era la Luz que con su palabra iluminaba 
a los hombres de aquella región, diciéndoles: «Con-

vertíos, porque está cerca el Reino de los Cielos» (4, 
17). Y, para sellar con autoridad sobrenatural la au-
tenticidad de su llamamiento, el Señor multiplicaba 
los prodigios en favor de los enfermos, de los poseí-
dos por el demonio y de los más necesitados.

Bendita Galilea, primero castigada, luego perdo-
nada y exaltada. Pasó de las tinieblas a la luz —¡y 
qué luz!— por el magnífico poder del Omnipotente.

Queda, no obstante, preguntarse: ¿qué hizo Gali-
lea con esa Luz de infinita belleza? Del entusiasmo 
inicial, cayó en el descuido, terminando en el des-
precio y en el odio. ¿El resultado? Una maldición 

aún más terrible: «Y tú, Cafarnaún, ¿piensas 
escalar el Cielo? Bajarás al abismo» 

(Mt 11, 23). ¿Cuál es el motivo de 
tan terrible castigo? El hecho de 

no haberse convertido.
Si observamos la actual si-

tuación del mundo, compro-
baremos, consternados, cómo 
el proceso de apostasía está 
enterrando los últimos rescol-
dos de fe en el Occidente otro-

ra cristiano. ¿Vendrán los cas-
tigos? Con tristeza y aprensión 

hemos de reconocer que existen 
elevadas probabilidades.

Sin embargo, la potente y mise-
ricordiosa mano de Dios, que arro-
jará a los corazones endurecidos a 
la región de las tinieblas, enviará al 

mundo purificado los esplendores de la Luz admira-
ble, haciendo renacer con nuevo vigor la santa ale-
gría en el resto que ha permanecido fiel. Y, esta vez, 
lo hará de forma patente a través de María Santísi-
ma, aquella que, en palabras del papa Benedicto XV, 
«junto con Cristo redimió al género humano».1 

25 de enero – III Domingo del Tiempo Ordinario25 de enero – III Domingo del Tiempo Ordinario

Detalle de «El Juicio final» de 
Stephan Lochner - Museo Wallraf- 

-Richartz, Colonia (Alemania)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

M
ar

ek
 P

iw
ni

ck
i /

 U
ns

pl
as

h

﻿1 Benedicto XV. Inter sodalicia: AAS 10 (1918), 182.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/escarlosjavierwernerbenjumea/


J
Junto a María, todo tiene solución

Enero 2026      13

u  Ejemplos que arrastran  U

udas Iscariote acababa de 
consumar su nefasto plan. Ni 
siquiera las misericordiosas 

amonestaciones de Jesús pudieron 
disuadirlo de la infamia deicida, y 
al siniestro tintineo de sus treinta 
monedas, vagaba errante entre 
las sombras de la noche. Por poco 
tiempo, ese dinero inmundo le pro-
porcionaría cierta satisfacción…

Pero Judas no era el único traidor 
que deambulaba en la oscuridad.

El Señor se encontraba de cami-
no a la casa de Caifás para el inicuo 
juicio que lo llevaría a la muerte, 
cuando divisó entre la multitud 
a uno de sus discípulos, el pri-
mero de ellos: Simón Pedro. 
Por un instante, sus miradas 
se cruzaron. En ese momen-
to, Pedro se sintió reo de la 
mayor atrocidad que podía 
cometer: habiendo abandona-
do al Maestro cuando éste más 
necesitaba su ayuda, acababa de 
negarlo públicamente, tres veces, 
ante una criada.

Judas lo renegó por codicia; Pe-
dro, por cobardía. «¡Infiel, hipócri-
ta, traidor infame!», apostrofaba el 
enemigo infernal en la conciencia 
de ambos. Quería, pues, conducir-
los a un crimen aún mayor.

¿Un crimen mayor… que trai-
cionar al Hombre-Dios? Sí.

En una aparición a la religiosa 
española Josefa Menéndez, a prin-
cipios del siglo xx, el Sagrado Cora-
zón de Jesús se quejó precisamente 
de este gravísimo pecado, la deses-
peración, que acompaña necesaria-
mente al desprecio del perdón divi-
no: «Desde que Judas me entregó 

en el huerto de los olivos, anduvo 
errante y fugitivo, sin poder acallar 
los gritos de su conciencia, que le 
acusaba del más horrible sacrilegio. 
Cuando llegó a sus oídos la sen-
tencia de muerte pronunciada con-
tra mí, se entregó a la más terrible 
desesperación y se ahorcó. ¡Quién 
podrá comprender el dolor inmenso 
de mi Corazón cuando vi lanzarse 
a la perdición eterna esa alma que 
había pasado tres años en la escuela 

de lágrimas de dolor, una gracia mo-
vía el alma de Pedro a una verdade-
ra contrición. Pero ¡oh, desgracia!, 
el Maestro ya había sido crucificado 
y sepultado… ¿Cómo iba a pedirle 
perdón? En ese momento de angus-
tia, tal vez el primer Papa se acor-
dara de la Santísima Virgen y hacia 
Ella corriera apresuradamente.

Podemos imaginar esa conmo-
vedora escena. Nuestra Señora se 
encontraba en compañía de San Juan 
cuando sonaron unos golpes en la en-
trada de la casa. Al abrírsele la puer-

ta, Simón no pronunció una sola 
palabra. Ni era necesario, pues 

sus lágrimas hablaban por sí 
solas. María, al ver su since-
ro arrepentimiento, lo miró 
con indescriptible afecto… y 
tampoco necesitó decir nada. 
Todo estaba resuelto.

«A diferencia del infame 
Judas Iscariote, que se ahorcó 

sumido en el fango de la traición 
y de su obstinado orgullo, él [Pedro] 
experimentó el insondable abismo 
de amor que abrasaba el Corazón 
de María. Y comprendió que, en 
cualquier situación de la vida, fuera 
bueno o malo el estado de su alma, 
siempre encontraría allí un océano 
de misericordia, bondad y cariño, 
siempre que acudiera a Ella con es-
píritu contrito y humillado».2 

﻿1 Menéndez, RSCJ, Josefa. Un llama-
miento al amor. México: Patria, 1949, 
p. 318.

﻿2 Clá Dias, EP, João Scognamiglio. 
¡María Santísima! El Paraíso de Dios 
revelado a los hombres. Lima: Heral-
dos del Evangelio, 2021, t. ii, p. 504.

de mi amor!… […] ¡Judas! ¿Por qué 
no vienes a arrojarte a mis pies para 
que te perdone?…».1

La desconfianza en la clemencia 
de Dios hería más el Corazón de Je-
sús que la traición por la que pade-
cía todos los tormentos de la pasión. 
Sin embargo, Judas se cerró volun-
tariamente para siempre al amor del 
Maestro, sellando su desesperación 
con un espantoso suicidio.

Mientras el cadáver del Iscariote 
colgaba de una higuera, otro crimi-
nal lloraba su infidelidad. En medio 

«San Pedro llora ante la Virgen»,  
de Guercino - Museo del Louvre, París

Reproducción

Sumario  Sumario



Estudio de la 
doctrina católica: 
¿opción o deber?

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

D

14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

En esta vida siempre tenemos algo nuevo 
que aprender sobre la doctrina católica. Por 
encima de las preocupaciones cotidianas, nuestra 
atención y nuestro corazón deben aplicarse en 
empaparnos de ella.

urante siglos, en la época en 
que no existían los radares ni 
los demás aparatos sofistica-

dos disponibles hoy en día, la navega-
ción a vela dependía de los astros como 
principal punto de referencia. El piloto 
debía orientarse por la posición de las 
estrellas para mantener el rumbo del 
barco. Por eso, nadie podía tomar el ti-
món y cruzar mares y océanos —a mer-
ced de los vientos, que a menudo eran 
contrarios— si antes no hubiera hecho 
un exhaustivo estudio de astronomía.

Del mismo modo, existe un requisi-
to fundamental en cualquier responsa-
bilidad que alguien vaya a desempeñar 
en la sociedad. Un médico, por ejem-
plo, tiene la obligación de saber cómo 
se desarrollan las enfermedades, cómo 
actúan los virus, cuáles son los reme-
dios adecuados para la curación de las 
dolencias, e incluso debe estar al tan-
to de los descubrimientos de nuevas 
sustancias para resolver los posibles 
males que aparecieran. Si se relaja en 
este punto, quedará desactualizado y 
podría llegar a actuar contra los debe-
res de su oficio.

Asimismo, un abogado que no se 
interesa por el estudio del derecho y 
no busca a diario informarse sobre 
las leyes promulgadas o modificadas 
no estará capacitado para defender 
las causas que le correspondan y 
dejará de ser un profesional compe-
tente.

La obligación moral de 
conocer más a Dios

Ahora bien, mucho más importan-
tes que el compromiso asumido con la 
profesión o función, como ocurre con 

la medicina, la abogacía o la marina, 
son los deberes para con Dios.

Todos comenzamos a existir en el 
momento en que fuimos concebidos, 
iniciándose el proceso de gestación en 
el seno materno. Sin embargo, si nues-
tros padres dieron origen a la parte vi-
tal, sabemos que la concepción huma-
na no se opera sólo en ese ámbito me-
ramente natural, sino que cuenta con 
el concurso de Dios, que crea el alma, 
cada una diferente de las demás, y la 
infunde en el cuerpo en ese instante.

Esto establece así una deuda que 
nos pone en la contingencia de co-
nocer cada vez más a ese ser que nos 
creó, nos redimió y aún nos sostiene y 
nos ayuda en cada paso. Él puede dar-
nos salud, vida y felicidad, además de 
todas las gracias que necesitamos.

Pero, lamentablemente, aun siendo 
personas bautizadas y que se acercan 
a los sacramentos —sobre todo las que 
van a misa y reciben la comunión—; 
aun sabiendo que el Señor vino a la 
tierra con el objetivo de salvarnos y 
creyendo que Jesús es el Redentor del 
mundo, que quitó los pecados de la hu-

Es una obligación 
moral esforzarse por 
penetrar paso a paso 
en las maravillas 
que envuelven los 
principales misterios 
de nuestra fe

Reproducción

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


EneroEnero 2026 2026            1515

manidad, muchas veces nos falta co-
nocer más a fondo quién es Él.

Es, por tanto, una obligación mo-
ral esforzarnos por adentrarnos 

paso a paso en las maravillas que 
envuelven los principales mis-
terios de nuestra fe. Y como 
la Iglesia siempre se está en-
riqueciendo con panoramas 
y explicitudes inéditos, nos 
corresponde profundizar en 
cada momento en esa com-
prensión, que, por cierto, nun-
ca será completa, puesto que 

se refiere a un ser infinito.
Incluso si viviéramos mil 

millones de años, estaríamos 
aprendiendo constantemente, y la 

eternidad misma será un continuo 
descubrimiento de nuevos aspectos de 
Dios. Por eso, por encima de las preo-
cupaciones corrientes de la vida, nues-
tra atención y nuestro corazón deben 
aplicarse en empaparse de la doctrina 
católica y tratar de entender bien las 
leyes que rigen nuestra relación con el 
Creador y la del Creador con nosotros, 
para que volvamos a aquel del cual sa-
limos. Esto forma parte de la santidad.

El ejemplo de los santos

Los santos son aquellos cuya pri-
mordial inquietud consiste en saber 
más acerca de la gracia y del mundo 
sobrenatural, y en tener una noción 
fuerte y sustanciosa de la familiaridad 
que existe entre nosotros y Dios, para 
vivirla con mayor profundidad. Éste 
es el eje del pensamiento de todo hom-
bre que aspira a la perfección.

San Odilón de Cluny, por ejemplo, 
que vivió en la Edad Media, se veía 
obligado a realizar largos viajes, en los 
que se desplazaba a caballo. Se diría 
que empleaba el tiempo libre durante 
esos recorridos en contemplar el pai-
saje y meditar; no obstante, a pesar 
de las incomodidades propias de ca-
balgar —sobre todo en una época en 
la que no existían los libros de bolsi-
llo—, solía ir leyendo los escritos de 
los autores clásicos, con la intención 

de censurar lo que no tuviera utilidad 
para la religión católica y aprovechar 
todo lo que fuera valioso para enseñar 
a los demás. Y a veces, si aparecía un 
texto especialmente interesante, se es-
forzaba por memorizarlo.

Poco después encontramos al gran 
Santo Tomás de Aquino, quien fue 
enviado con 5 años al monasterio be-
nedictino de Montecassino. Se trata 
de un lugar privilegiado, tanto por su 
ubicación —pues se encuentra en un 
monte imponente, grandioso y altane-
ro, que domina las comarcas circun-
dantes— como por la bendición con la 
que la virtud practicada por San Beni-
to marcó aquella región.

La familia de los condes de Aquino 
se había establecido en las cercanías 
como señores feudales. En aquel tiem-
po, la orden benedictina tenía tanta 
fama que las familias nobles conside-
raban una excelente carrera que uno de 
sus hijos llegara a convertirse en abad.

El niño, que desde su infancia había 
manifestado una profunda inclinación 
piadosa e intelectual, ya era un prodi-
gio… Andando de un lado a otro por el 
monasterio, paraba a los monjes y les 
preguntaba: «¿Quién es Dios?». Los 
religiosos respondían: «Dios es un ser 
eterno», «Dios es el ser omnipotente».

Y, guardando esos datos, más tarde 
sería el extraordinario varón que es-
cribió 147 voluminosas obras, entre 
ellas la famosa Suma Teológica, 
explicitando como nadie hasta 

entonces el conocimiento de la doctri-
na católica.

Así, podemos concluir fácilmente 
que la vida de Santo Tomás giró en tor-
no a este único punto: ¿quién es Dios?

Ya en el siglo xx, el papa San Pío X 
solía enseñar el catecismo semanal-
mente a los niños que iban a hacer la 
primera comunión. Sin embargo, afir-
maba que necesitaba dos horas de es-
tudio previo para dar una buena clase. 
De hecho, ésa es la recomendación a 
los párrocos y catequistas contenida 
en su encíclica Acerbo nimis: prepa-
rarse con estudio y seria meditación.1

Finalmente, si analizamos con lupa 
la obra del Dr. Plinio, nos daremos 
cuenta de que en su núcleo se encuen-
tra esa búsqueda por saber quién es 
Dios y cuál debe ser nuestra relación 
con Él. Por eso, siempre que podía, 
dedicaba un período del día para leer. 
Y cuando, ya en sus últimos años, no 
podía hacerlo porque su vista estaba 

Los santos se 
esfuerzan por crecer 
en el conocimiento de 
la gracia y del mundo 
sobrenatural, para 
convivir con Dios y 
enseñarlo a los demás

Santo Tomás de Aquino enseñando, de 
Andrea de Bonaiuto - Basílica de Santa 
María Novella, Florencia (Italia). En la 

página anterior, «Leyendo la Biblia», de 
Henriette Browne - Colección privada

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Reproducción

Sumario  Sumario



Los que son 
responsables de otras 
almas tienen la 
obligación de enseñarles 
la doctrina cristiana, y 
son culpables ante Dios 
si descuidan este deber

16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

debilitada, pedía a algunos de sus hijos 
que grabaran la lectura del texto del li-
bro para escucharla.

Grave falta en el descuido de 
la enseñanza de la doctrina

No obstante, a veces sucede que las 
personas encargadas del cuidado de 
las almas no se ocupan de la educación 
religiosa de aquellos a quienes dirigen 
e incluso, con el pretexto de no asus-
tarlos, silencian verdades de fe como, 
por ejemplo, la noción de pecado y la 
existencia del Infierno.

Me sorprendió leer una vez en el fa-
moso Catecismo Mayor, elaborado por 
San Pío X, una advertencia muy fuerte, 
enunciada con toda precisión: «Es cier-
tamente necesario aprender la doctrina 
enseñada por Jesucristo, y faltan grave-
mente los que descuidan aprenderla».2

Y justo en el siguiente párrafo apa-
rece esta afirmación no menos categó-
rica: «Los padres y los patrones tienen 
obligación de procurar que sus hijos 
y dependientes aprendan la doctrina 
cristiana, e incurren en culpa delante 
de Dios si descuidan esta obligación».3

Por lo tanto, si incurre en pecado el 
patrón que en su industria o empresa no 
se preocupa por dar instrucción católica 

a sus empleados, ¡cuánto mayor es la 
responsabilidad de aquellos que, como 
superiores religiosos y pastores, no se 
dedican a explicar la doctrina a sus su-
bordinados y consciente y voluntaria-
mente descuidan su formación moral! 
Así, por la negligencia de algunos, un 
mayor número de almas se pierden…

Recordemos el episodio narrado 
por la Madre Mariana de Jesús To-
rres, una de las fundadoras de la orden 
concepcionista de Quito (Ecuador). 
Como ocurre a veces con los funda-
dores, a quienes Dios suele revelar 
acontecimientos futuros referentes a 
su obra, tuvo una visión mística en la 
que contempló, en medio de los tor-

mentos eternos del Infierno, a muchas 
monjas de su convento que en vida ha-
bían ejercido el oficio de maestras de 
novicias. Todas habían cometido un 
único pecado mortal: descuidaron su 
obligación de dar la debida formación 
a sus subordinadas.4

Beneficios de profundizar en ella

Ahora bien, también es cierto lo 
opuesto: todo bautizado que se esfuer-
za cada día por progresar en la lectu-
ra y en la comprensión de la doctrina 
católica adquiere una especie de «bar-
niz» en su alma, fácilmente percepti-
ble en signos externos para un obser-
vador atento. Además, la enseñanza de 
esta doctrina nos ayuda en la práctica 
de la virtud y, como obra de misericor-
dia espiritual prescrita por la Iglesia, 
puede considerarse un sacramental, 
mediante el cual se transmite la gracia.

Sin embargo, el estudio de la teo-
logía nunca puede ser independiente 
de las demás materias que forman el 
«universo» de la Iglesia, limitándose 
únicamente a un aspecto específico. 
Es indispensable tener como fondo 
una visión de conjunto, para captar 
mejor las partes.

Al conocimiento de los principios y 
de las especulaciones variadas y llenas 
de hipótesis aún sin resolver, hay que 
añadirle el amor por los sacramentos, el 
análisis de la exégesis y de la historia, 
el conocimiento de la liturgia en su per-
fección. Todo se coordina en un colosal 
edificio, totalmente monolítico, que es la 
Iglesia, de cuya influencia sobrenatural 
proviene la distribución de las gracias.

¿Cómo enseñarla con provecho?

Surge aquí una pregunta: ¿cómo 
impartir de modo provechoso un curso 
sobre doctrina católica?

En los primeros tiempos del cristia-
nismo, aquel que creía en la Santísima 
Trinidad y en los demás artículos del 
credo era en poco tiempo aceptado en 
las aguas bautismales y se convertía en 
miembro de Cristo. Hoy en día, con res-
pecto a la preparación para el bautismo, Monseñor João imparte una clase de catecismo en marzo de 2002

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



En un mundo que 
busca desfigurar 
la fisonomía de la 
Iglesia, estamos 
llamados a mostrar 
el verdadero rostro de 
nuestra santa Madre

Enero 2026      17

﻿1 Cf. San Pío X. Acerbo nimis: AAS 37 
(1904-1905), 624-625.

﻿2 Catecismo Mayor de San Pío X. Madrid: 
Imp. del Asilo de Huérfanos del S. C. de 
Jesús, 1906, p. 5.

﻿3 Idem, p. 6.
﻿4 Cf. Pereira, OFM, Manuel Sousa. Vida ad-

mirable de la Madre Mariana de Jesús To-
rres y Berriochoa. Quito: Fundación Jesús 
de la Misericordia, 2008, t. ii, pp. 98-99.

la primera comunión y la confirmación, 
la catequesis debe ser seria, pero no con-
viene retrasar durante años la admisión 
de una persona en el seno de la Iglesia. 
Por lo tanto, expuestas y explicadas las 
principales verdades de la fe, es conve-
niente encaminar rápidamente al cate-
cúmeno a que dé los pasos necesarios 
para la recepción de los sacramentos.

Pero cuando se trata de ofrecer una 
educación sólida, el estudio debe du-
rar hasta el momento de la muerte. Y 
quien enseña, por mucho que ya co-
nozca la doctrina católica, debe hacer 
un esfuerzo previo para conocer bien 
la materia, mediante la lectura asidua.

No se trata, pues, de crear una 
doctrina nueva, sino de tomar lo que 
está en el Evangelio y transmitirlo de 
manera muy clara, viva y atrayente, 
haciendo que el tema resulte agrada-
ble. Cada uno podrá hacer uso de los 
recursos y dones recibidos de Dios, 
ora siendo meticuloso en las descrip-
ciones, ora adaptándose a las apeten-
cias de los alumnos para aplicar a ese 
núcleo concreto lo leído en tesis, ora 
combatiendo la indolencia de los oyen-

tes y estimulándolos, de modo que 
cada uno aporte su contribución al ex-
plicar lo aprendido.

Mostrar al mundo el verdadero 
rostro de la Iglesia

Hay, no obstante, un punto esencial 
en esta formación, sobre el que nunca 
se insistirá lo suficiente: además del 
conocimiento que debe ser transmitido, 
es indispensable presentar no sólo una 
doctrina, sino también un tipo huma-
no, un estilo de vida, una forma de ser. 
Así se lo ordenó el ángel del Señor a los 

Apóstoles: «Marchaos y, cuando lle-
guéis al Templo, explicad al pueblo to-
das estas palabras de vida» (Hch 5, 20).

Lamentablemente, las generaciones 
actuales muestran poco interés por es-
tudiar la doctrina de la Santa Iglesia y 
es raro ver a alguien con un libro de 
esta índole en sus manos. Por el con-
trario, al considerar la situación de la 
humanidad en nuestros días, se nos 
parte el corazón al constatar la exis-
tencia de un verdadero complot de la 
prensa internacional para deshonrar y 
desfigurar a nuestra Madre.

En esta circunstancia, la Providencia 
nos llama a la misión supremamente 
bella y honrosa de mostrar al mundo el 
verdadero rostro de la Iglesia, en toda 
su inmortalidad, dignidad y santidad.

Por eso debemos tener como objetivo 
la formación integral del hombre, con 
vistas a constituir modelos que puedan 
dar a la sociedad una noción auténtica  
del decálogo, del amor a Dios, de lo que 
significa ser católico apostólico romano 
y de dónde se encuentra la solución a los 
problemas de los días actuales.

Pidámosle a la Santísima Virgen, 
en nuestras oraciones, gracias muy 
especiales para que haya un auténtico 
entusiasmo de corazón —y no sólo de 
inteligencia— por aprender la doctrina 
católica, y que este estudio, realizado 
con maestría, habilidad y arte, traiga 
como beneficio la transformación de 
las mentalidades, de modo que la tie-
rra se acerque cada vez más al Cielo. 

Fragmentos de exposiciones orales 
pronunciadas entre 2000 y 2007.

Monseñor João durante una homilía en abril de 2007

Archivo Revista

Sumario  Sumario



Multiplicidad, jerarquía 
y armonía del universo

L
õ Bruna Almeida Piva

Divisor por definición, 
el enemigo infernal 
sabe que la condición 
de su éxito reside en 
la disgregación del 
bien… ¿Por qué es 
tan importante esa 
unión del bien?

18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

Fe y razón

La constante batalla entre el bien y el mal se libra en la historia 
a través de los más variados enfrentamientos. La victoria de 
uno u otro, sin embargo, se decide en función de un único 
principio, a menudo ignorado por los buenos.

a historia, maestra de la vida, 
decían los antiguos1 con mucha 
razón. Sobre todo si conside-

ramos la historia no como una mera 
sucesión de hechos, sino desde su 
perspectiva más elevada, como «el 
caminar de la humanidad y de todo el 
universo hacia el objetivo para el que 
fueron creados»2 por Dios.

Ese caminar, desde el momento en 
que Satanás cayó del Cielo como un 
rayo (cf. Lc 10, 18) y el pecado entró en 
el mundo (cf. Rom 5, 12), consiste esen-
cialmente en una gran lucha entre el 
bien y el mal. En efecto, todos los acon-
tecimientos que han definido el destino 
de la humanidad, a nivel universal o 
individual, han sido, o bien triunfos de 
la virtud, en la realización de los desig-
nios divinos, o bien éxitos de la iniqui-
dad, por perfidia del demonio.

Considerando, pues, lo que nos 
tiene que enseñar desde ese prisma la 
sabiduría del pasado, podemos com-
prender de qué artimañas se valen los 
infiernos para llevar adelante su plan 
de desorden y, por otra parte, conocer 
también con qué armas debe proveerse 
el católico militante de nuestros días, 
deseoso de ayudar a la Santa Iglesia 
a hacer crecer en la tierra el Reino de 
Cristo y de María.

La milenaria artimaña del Maligno
Al analizar los siglos que nos prece-

dieron, tomemos como ejemplo inicial 
el primer pecado masivo cometido en 
el seno de la cristiandad.

Wittenberg, 1517. Un fraile predi-
cador llamado Martín Lutero, ya muy 
influenciado por corrientes espiritua-
les y filosóficas aversas al catolicismo, 
se indignó ante supuestos abusos que 
habría cometido el Santo Padre y él 
mismo cometió el abuso de fijar en la 
puerta de la catedral de esa ciudad no-
venta y cinco tesis, con las que atacaba 
las acciones y la doctrina de la Iglesia. 
Se había desencadenado una verdade-
ra revolución que, en poco más de cien 

años, acabaría rompiendo para siem-
pre la unión de las naciones europeas 
bajo la égida de la Esposa Mística de 
Cristo. Lutero fue condenado como 
hereje; sin embargo, con el Tratado de 
Westfalia de 1648, el protestantismo 
consiguió el título de «religión» y el 
derecho de ciudadanía.

Un hecho posterior, de consecuen-
cias más ideológicas que políticas, 
puede ser igualmente esclarecedor. El 
siglo xviii es llamado «de las luces», 
de los descubrimientos científicos, de 
los grandes inventos, del crecimien-
to intelectual y material. No obstante, 
muchas de esas novedades ya habían 
nacido antipáticas a la mentalidad de 
la Iglesia, sin que ésta hubiera adop-
tado ninguna postura precondenatoria 
contra ellas. Se diría que, existiendo 
un solo Dios creador de las realidades 
espirituales y físicas, el progreso de las 
ciencias contribuiría a la propagación 
y confirmación de la religión. Pero no 
fue así. La ciencia se desarrolló separa-
da de la fe. En consecuencia, se corro-
boraron en la humanidad, sin mayores 
obstáculos, el espíritu antirreligioso, el 
escepticismo, el materialismo y, final-
mente, el ateísmo declarado.

Discordia, división y conquista de 
ciudadanía: he aquí la estrategia mile-

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esbrunaalmeidapiva/


En el inmenso 
conjunto del universo, 
todas las criaturas 
se unen para formar 
una representación 
completa del 
divino Artífice

Enero 2026      19

naria utilizada por el mal para instalarse 
en el mundo. Después de haber separa-
do, en primer lugar, al hombre de Dios 
—con el pecado original—, el demonio 
separó lo espiritual de lo temporal, lo 
religioso de lo laico, la nobleza del pue-
blo, la vida intelectual de la vida moral, 
la piedad de la combatividad; y sigue 
haciendo lo mismo con innumerables 
esplendores creados, desde los meta-
físicos hasta los más prácticos, como 
el concepto de la unión entre cuerpo y 
alma que constituye al hombre.

Divisor por definición —pues el 
nombre diablo proviene del griego 
διάβολος (diábolos), que significa el 
que desune3—, el enemigo infernal 
sabe que la condición de su éxito reside 
en la disgregación del bien. Sin embar-
go, ¿cuál es la razón más profunda de 
esta forma de actuar? ¿Por qué la unión 
entre el bien es tan importante hasta el 
punto de que, una vez quebrada, le cau-
sa la ruina? Una mirada a la teología de 
la creación aclarará el asunto.

Armonía en la multiplicidad

Si hay muchas realidades inimagi-
nables por la limitada mente humana, 
pocas los son a título tan especial como 

el momento bendito en que el divino 
Artífice decidió sacar de la nada todas 
las cosas y comenzar la obra por exce-
lencia, de cuyo primor las manifesta-
ciones de arte inventadas por el hombre 
constituyen meros reflejos. Pues bien, 
la Trinidad Beatísima produjo tal ma-
ravilla «por su bondad, que comunicó 
a las criaturas, y para representarla en 
ellas»,4 afirma Santo Tomás de Aquino.

Esto ocurre de dos maneras. La pri-
mera sucede a nivel individual, porque 
cada ser, por pequeñito que sea, refleja 
a Dios a su modo. Pero también lo re-
fleja al constituir una parte dentro del 
inmenso conjunto del universo, en el 

que todas las criaturas se unen para 
formar una representación completa 
de aquel que las hizo.

Sobre este segundo punto, la teo-
logía explica que las perfecciones di-
vinas son infinitas e inmensas, y no 
podrían ser representadas de manera 
satisfactoria por una única criatura. 
Por lo tanto, esas perfecciones, que son 
unas en Dios, se reflejan en los seres 
creados de forma múltiple y distinta,5 a 
modo de un rayo de luz que se refracta 
en los diversos colores del arco iris.

De ahí se entiende la necesidad de la 
unión de los seres entre sí y con el Crea-
dor. En esta armonía, forman como que 
una gran orquesta para alabar la magni-
ficencia del Altísimo. Desarticulados, 
no pueden sino producir una cacofonía, 
indigna de la integridad divina. Y la 
antigua serpiente, conocedora de esta 
verdad, no logrando en su odio des-
truir a Dios, busca arruinar la creación, 
inoculándole en puntos estratégicos su 
ponzoña divisora y sofocando en ella 
los reflejos del Omnipotente.

Además, más allá de simplemente 
destruir la obra divina, Satanás preten-
de utilizar a las criaturas para edificar 
su propio reinado, el Infierno en la tie-

La creación del universo - Biblioteca y Museo Morgan, Nueva York

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



La creación es como una 
montaña: en ella hay 
una gradación que parte 
de los seres más terrenos, 
en la base, hasta los 
más sobrenaturales, 
en la cima

20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

rra, como una grotesca imitación del 
reino de santidad que el Salvador vino 
a instaurar en el mundo. Hasta ahí llega 
la insolencia de su revuelta contra Dios.

Ápice en función del 
cual todo se ajusta

Por otro lado, venciendo triunfal-
mente los engaños infernales, el plan 
de Dios se realiza en la historia, en 
toda su riqueza y plenitud, por fuerza 
de la Redención obrada por el Verbo 
encarnado.

Si la unidad del bien fue herida por 
el pecado de los ángeles y los hombres, 
Nuestro Señor Jesucristo la restableció 
para siempre con su sangre derrama-
da en la cruz. Uniendo en su persona 
las naturalezas humana y divina, re-
concilió con Dios a todas las criaturas 
(cf. Col 1, 20) y realizó el misterioso 
designio divino de reunir en sí todas 
las cosas, las del cielo y las de la tierra 
(cf. Ef 1, 9-10), como afirma el Após-
tol.

Al hablar de la reconciliación de 
todos los seres, San Pablo se refiere 
incluso a la naturaleza animal, vegetal 
y mineral que, según su enseñanza, 
recibirán en un momento determinado 
los efectos de la gracia redentora: «La 
creación fue sometida a la frustración, 
no por su voluntad, sino por aquel que 
la sometió, con la esperanza de que la 
creación misma sería liberada de la es-
clavitud de la corrupción, para entrar 

en la gloriosa libertad de los hijos de 
Dios» (Rom 8, 20-21). En palabras de 
Santo Tomás de Aquino, «toda la crea-
ción sensible en aquella [manifestación 
de la] gloria de los hijos de Dios con-
seguirá cierta cualidad de gloria, según 
aquello del Apocalipsis 21, 1: “Y vi un 
cielo nuevo y una tierra nueva”».6

El Cordero divino es, por tanto, el 
centro del universo, la piedra angular 
en torno a la cual todo se ajusta armo-
niosamente (cf. Ef 2, 20-22), y con el 
que todos los seres están vinculados, 
en la proporción debida a cada uno.

La postura católica por excelencia

Las consideraciones precedentes 
nos hacen ver claramente una verdad 
fundamental, casi siempre olvidada o 
incluso ignorada: el católico necesita 
saber discernir y mantener la relación 
de todos los seres con Cristo, y en este 

sentido debe ser unitivo y armonioso 
por excelencia. No promiscuo, abra-
zando por igual la verdad y el error, la 
virtud y el pecado, sino íntegro, pre-
servando de las trampas infernales el 
unum del bien, como nos enseña una 
vez más San Pablo: «No os unzáis en 
yugo desigual con los infieles: ¿qué 
tienen en común la justicia y la mal-
dad?, ¿qué relación hay entre la luz y 
las tinieblas?» (2 Cor 6, 14).

Naturalmente, esa postura cristo-
céntrica tan necesaria implica una je-
rarquía, pues la aglutinación arbitraria 
de muchas cosas buenas no es más que 
una forma diversificada de desorden… 
Hablando a sus hijos espirituales sobre 
cómo las realidades más básicas capta-
das por el hombre lo llevan, de un modo 
gradual y sano, a las cogitaciones más 
elevadas, el Prof. Plinio Corrêa de Oli-
veira7 desarrolla una metáfora que se 
adapta muy bien a nuestro caso.

La unidad de la creación, dice él, 
se asemeja a una montaña, constitui-
da en su base por una cadena de cria-
turas cuya conexión con Dios es más 
elemental, porque son más terrenas 
que celestes; en su centro, de manera 
progresiva, por cadenas de criaturas 
cada vez más elevadas; y en su cima, 
por la capa más sobrenatural del uni-
verso, que tiene una estrecha relación 
con la Santísima Trinidad. Y todas es-
tas cadenas forman un único conjunto, 
jerárquicamente armónico.

Fr
an

k 
S

ch
ul

en
bu

rg
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Monte Shasta (Estados Unidos)

Sumario  Sumario



Nuestro Señor 
Jesucristo es la «cima» 
de la montaña de la 
creación, y en función 
de Él, el cristiano 
necesita saber ordenar 
su vida y la vida 
de la sociedad

Enero 2026      21

﻿

1 Cf. Cicerón, Marco Tulio. 
De oratore. L. II, n.º 36.

﻿2 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
Conferencia. São Paulo, 
17/1/1967.

﻿3 Cf. García Santos, Amador 
Ángel. Diccionario del griego 
bíblico. Estella: Verbo Divino, 
2011, p. 198.

﻿4 Santo Tomás de Aquino. 
Suma Teológica. I, q. 47, a. 1.

﻿5 «Como quiera que esta bondad 
[de Dios] no podía ser repre-
sentada correctamente por una 
sola criatura, produjo muchas y 
diversas a fin de que lo que fal-
taba a cada una para represen-
tar la bondad divina fuera su-

plido por las otras. Pues la bon-
dad que en Dios se da de forma 
total y uniforme, en las cria-
turas se da de forma múltiple 
y dividida. Por lo tanto, el que 
más perfectamente participa de 
la bondad divina y la represen-
ta, es todo el universo más que 

cualquier otra criatura» (Idem, 
ibidem).

﻿6 Santo Tomás de Aquino. Su-
per Epistolam ad Romanos ex-
positio, c. ii, lect. 4.

﻿7 Cf. Corrêa de Oliveira, Pli-
nio. Conferencia. São Paulo, 
10/1/1981.

Siendo la adorable persona de 
Nuestro Señor Jesucristo la «cima» 
de la montaña de la creación —y aquí 
aplicamos la metáfora—, el cristiano 
necesita saber ordenar su vida, y la 
vida de la sociedad en la que está in-
serido, en una jerarquía de valores 
que tenga al Redentor como regla 
y medida para todo, es decir, dan-
do siempre la precedencia a lo que 
tiene mayor conexión con Él y, en 
definitiva, uniendo bajo esa regla 
todas las cosas, en sana armonía.

El modelo perfecto de esta ac-
titud es la Santa Iglesia Católica. 
No hay aspecto de la vida humana 
sobre el cual no haya posado su 
desvelo materno, desde las más 
altas necesidades de santificación 
hasta las más pungentes miserias 
a las que está sujeto el hombre. 
Sin ser una institución filantró-
pica, siempre ha sido el refugio 
y la proveedora de los pobres; sin 
ser una clínica, fundó los hospi-
tales y mantuvo innumerables 
de ellos; sin ser una academia, se 
convirtió en la gran propagadora 
de las universidades e instituciones de 
enseñanza; y en todo esto, como exi-
mia cumplidora del mandato de Cristo 
(cf. Lc 12, 31), siempre ha buscado en 
primer lugar acercar las almas al Rei-
no de Dios y a su justicia, dispensando 
el resto como simple añadidura.

Para que estas consideraciones sean 
aún más claras, imaginemos: ¿cómo 
sería el mundo si todos practicaran los 
diez mandamientos? ¿qué generación 
de hombres se formaría si los profeso-
res, en las escuelas, trataran de educar 
no sólo las mentes para futuros retos 

profesionales, sino sobre todo las al-
mas para la batalla de la santificación? 
¿qué esplendor alcanzarían las artes si, 
además de deleitar los sentidos, expre-
saran a los espíritus algo de la belleza 
de Dios? ¿qué sería la arquitectura 
si, albergando no meros seres ra-
cionales, sino almas bautizadas, 
las llevara a la compostura y el 
pensamiento a las realidades ce-
lestes?

Esto sucedería si la humani-
dad fuera auténticamente católica 
apostólica romana, pues un alma 
así formada expresa el cristianis-
mo en todo lo que hace. Se implan-
taría en el universo esa suprema y 
genuina armonía que Dios tuvo en 
mente al crearlo todo de la nada, y 
por la que nuestra alma suspira, a 
menudo sin darnos cuenta.

¡El reino de la paz 
se establecerá!

Este suspiro latente, sin em-
bargo, no caerá en el vacío. El 
reino de la paz cristiana no es una 
utopía como la victoria del mal. 

Al contrario, por los méritos infinitos 
del Salvador y la intercesión de María 
Santísima, Soberana del universo, se 
establecerá sobre la tierra, y quizá en 
un futuro no muy lejano.

Si, pues, el diablo trabaja con ahín-
co, «rebosando furor, sabiendo que le 
queda ya poco tiempo» (Ap 12, 12), 
no seamos menos diligentes en la edi-
ficación del Reino de Cristo y, como 
dignos hijos de la armonía, luchemos 
sin cesar para que la voluntad de Dios 
se cumpla pronto, establemente, «en la 
tierra como en el Cielo». 

«La Ascensión», de Jacopo di Cione -  
Galería Nacional, Londres

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



La razón en la clausura

õ Valter Gonçalves Reis da Silva

E

En esa metáfora, 
¿tiene el huésped, 
es decir, la razón, 
algún papel en la 
doctrina católica, 
o la clausura es un 
privilegio de la fe?

2222            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

De las castas nupcias entre la fe y la razón procede la 
sabiduría, que no es más que una participación en el 
propio conocimiento de Dios.

n lo alto del firmamento, res-
plandeciendo con especial in-
tensidad, el astro rey esparcía 

sus rayos sobre las inmensas vasteda-
des del desierto, recorridas por un so-
litario viajero, sediento y cansado. Sin 
embargo, su viaje parecía haber llega-
do definitivamente a su fin. Acababa 
de encontrarse con un robusto y anti-
guo monasterio, cuyas paredes daban 
la impresión de haber resistido los em-
bates más impetuosos de los hombres, 
del tiempo y del sol.

Lentos y fuertes golpes hicieron 
temblar la puerta, que enseguida se 
abrió para el viandante. Dos miradas 

se cruzaron: la del vigoroso transeún-
te, de carácter infatigable, lógico y 
sensato; y la de un venerable monje, 
vivaz, intuitivo y esperanzado, cuya 
edad sólo podía percibirse por la blan-
cura de su cabello y de su barba. El ca-
minante dio muestras de querer entrar 
en la clausura.

No obstante, querido lector, antes 
de continuar con nuestra historia, creo 
que conocer los nombres de estos dos 
personajes nos será provechoso. El pe-
regrino se llama razón; el monje, fe. El 
desierto es la vida del hombre en esta 
tierra; el monasterio, la Iglesia; y la 
clausura, la doctrina católica.

Además, conviene plantearnos dos 
preguntas. ¿Tiene el huésped —es de-
cir, la razón— algún papel en la doctri-
na católica, o la clausura es un privile-
gio de la fe? Por otra parte, la razón, que 
vaga tan libremente por el desierto, ¿no 
se estaría condenando así a una perpe-
tua prisión? Veámoslo.

El oficio de la razón

La razón es la facultad por la cual 
el hombre supera en excelencia a todos 
los demás animales, pues sólo él puede 
conocer y cuestionar la naturaleza de 
las cosas. Preguntas como «quién soy», 
«de dónde vengo», «hacia dónde voy» 
son tan antiguas como la propia huma-
nidad, que busca continuamente desen-
trañar los misterios que la rodean.

De esta investigación surge la cien-
cia, un conjunto de proposiciones co-
rrectas metódicamente relacionadas 
entre sí por sus causas y principios. 

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

«Monjes en una iglesia en ruinas», de Charles-Caïus Renoux - Museo de  
Bellas Artes, Grenoble (Francia)

fr
im

uf
ilm

s 
/ F

re
ep

ik

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esvaltergoncalvesreisdasilva/


Hay dos clases de 
verdades que el Señor 
nos ha revelado: unas 
están al alcance de 
la razón; otras la 
exceden, y requieren el 
asentimiento de la fe

Enero 2026      23

Por tanto, lo que la razón indaga es la 
verdad.

Pero ¿qué es la verdad? Por un lado, 
consiste en la correspondencia o ade-
cuación de aquello que está en el pen-
samiento con la realidad. Si, por ejem-
plo, en un día soleado alguien nos dice 
que está lloviendo, sólo por cortesía no 
lo llamaremos mentiroso. ¿Por qué? 
Porque su pensamiento no se corres-
ponde con la realidad.

Sin embargo, la verdad también po-
see un carácter trascendental, porque 
se fundamenta en el Verbo de Dios, que 
declaró: «Yo soy el camino y la verdad 
y la vida» (Jn 14, 6). Toda verdad tiene 
su origen en la Verdad suprema, que es 
Dios, como confiesa poéticamente el 
Águila de Hipona: «Allí donde hallé la 
verdad, allí hallé a mi Dios».1

Ahora bien, si la razón se dedica a 
buscar la verdad, su finalidad última 
sólo puede consistir en alcanzar la 
Verdad suprema, es decir, Dios. No 
obstante, ¿sería la razón capaz de 
conocer a Dios aún en esta tierra, o 
únicamente lo veremos en el Cielo 
tal cual es (cf. 1 Jn 3, 2)?

La fe acude en ayuda de la razón

Conocemos lo que nos rodea a 
través de los cinco sentidos: sin la 
vista no sabríamos qué son los co-
lores, y sin el tacto no distinguiría-
mos entre lo liso y lo áspero. Pero 
el hecho de que el Altísimo escape 
a la percepción de nuestros senti-
dos no impide que lo conozcamos 
de alguna manera: «Lo invisible de 
Dios, su eterno poder y su divinidad, 
son perceptibles para la inteligencia a 
partir de la creación del mundo a tra-
vés de sus obras» (Rom 1, 20).

Por consiguiente, aunque no logre-
mos saber cómo es Dios en sí mismo, 
al menos podemos, por analogía con las 
criaturas, conocer algo de su insonda-
ble perfección, reflejada en el orden del 
universo. La perennidad de las monta-
ñas nos da una idea de la eternidad divi-
na, la inmensidad del universo refleja su 
infinitud, la multitud de seres vivos in-

dica su superabundante dadivosidad, y 
así sucesivamente. La creación, por tan-
to, postula la existencia de Dios como 
un hecho comprobado por la razón.

Pero si podemos llegar al conoci-
miento de Dios y de la verdad sólo por 
la razón, ¿para qué sirve la fe? Hay dos 
clases de verdades que el Señor nos ha 
revelado: algunas están al alcance de la 
razón —por ejemplo, el alma y su in-

mortalidad, la existencia de Dios y su 
perfección, la necesidad de practicar 
la virtud—; otras la exceden —como 
el misterio de la Santísima Trinidad, 
la unión hipostática de las naturalezas 
divina y humana en Nuestro Señor Je-
sucristo, el mundo de la gracia, la resu-
rrección futura y los seres angélicos—, 
y requieren el asentimiento de la fe.

No obstante, la bondad divina dis-
puso que las primeras también fueran 
objeto de la fe. ¿Por qué? Porque, de-
bido a su sublimidad, pocos serían los 
hombres que las podrían alcanzar por 
la simple razón.

¿Cómo encontrarían tiempo para ha-
cer un curso de filosofía aquellos que con 
dificultad sacan de la tierra su sustento y 
están ocupados en mil tareas? Además, 
los hombres se dejarían influenciar fá-
cilmente por falsos argumentos, los que 
los llevaría a desviarse de la verdad, si 
ésta no estuviera de antemano estable-
cida por la fe. Finalmente, no todos 
estarían dispuestos a embarcarse en 
tal investigación, ya que la pereza y 
las pasiones desordenadas no son 
ajenas a la naturaleza humana. De 
ahí que Santo Tomás concluya 
que la humanidad «permanece-
ría inmersa en medio de grandes 
tinieblas de ignorancia, si para lle-

gar a Dios sólo tuviera expedita la 
vía racional».2

Además de esas verdades alcan-
zables con esfuerzo por la razón, el 
Creador también nos ha revelado, 
como dijimos, otras que escapan 

a nuestro entendimiento. El Altísi-
mo lo hizo así para que nos alejáramos 
de la presunción, madre del error. De 
hecho, muchas personas juzgan como 
verdadero sólo lo que ven, y desprecian 
como fantasía todo lo que no captan 
con los sentidos. «Para librar, pues, al 
alma humana de esta presunción y ha-
cerla venir a una humilde investigación 
de la verdad, fue necesario —explica el 
Doctor Angélico— que se propusieran 
al hombre, por ministerio divino, cier-
tas verdades que excedieran plenamen-
te la capacidad de su entendimiento».3

Alegoría de la fe, detalle de «Fe, esperanza y 
caridad», de Heinrich María von Hess - Museo del 

Hermitage, San Petersburgo (Rusia)

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario



La razón fundamenta 
ciertos preámbulos de la 
fe, ayuda a comprender 
en profundidad 
sus verdades y 
defenderlas al ser 
atacadas

24      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Cabe añadir una última considera-
ción: dado que la certeza conferida por 
la fe se funda plenamente en la autori-
dad divina, su testimonio debe recibir 
mucho más crédito por nuestra parte 
que las alegaciones de la razón, aun-
que éstas nos resulten más evidentes. 
Debido a la debilidad de nuestra inte-
ligencia causada por el pecado original, 
a menudo emitimos juicios erróneos e 
imprecisos, mientras que Dios nunca se 
equivoca ni puede engañarnos. Por eso, 
Santo Tomás4 afirma que sin la fe vivi-
ríamos inmersos en la mentira.

La razón acude en ayuda de la fe

Acabamos de afirmar que la fe se 
cimenta en la autoridad divina. Pero 
¿esto no es una conclusión dictada por 
la fe? ¿No estaríamos entrando aquí en 
un círculo vicioso? Paradójicamente, 
la noción de la autoridad e infalibilidad 
de Dios nos la da la propia razón. Ésta 
nos prueba, como hemos visto, que Dios 
existe y, acto seguido, nos de-
muestra que no incurre en 
mentira. En resumen, la 
razón fundamenta ciertos 
preámbulos de la fe.

A través de ella, el hom-
bre también puede tener una 
comprensión más profunda de 
las verdades de la fe, valiéndose 
de analogías: la luz material es una 
sombra de la Luz eterna, el cordero 
recuerda al Crucificado, el espacio 
exterior representa un esbozo de la 
prodigalidad divina.

Por último, la razón cumple una 
función apologética, pues a través de 
ella el fiel puede oponerse a quienes ata-
can la fe, exponiendo la falsedad de sus 
argumentos, como aconseja San Pedro: 
«[Estad] dispuestos siempre para dar ex-
plicación a todo el que os pida una razón 
de vuestra esperanza» (1 Pe 3, 15).

Alianza y guerra entre fe 
y razón en la historia

La relación entre fe y razón, que 
acabamos de bosquejar sumariamen-
te, siempre ha sido objeto de acalora-

das discusiones a lo largo de los siglos. 
Podríamos resumir en cuatro las posi-
ciones adoptadas.

En la primera se incluyen todos 
aquellos que han descuidado tenaz-
mente el papel de la fe. Aunque se pue-
de identificar personas así a lo largo 
de la historia, conviene señalar que su 
número se ha multiplicado de manera 
abrumadora desde el siglo xvi, sobre 
todo con la llegada de la filosofía mo-
derna y el humanismo.

Desde entonces, el hombre pasó a 
ocupar el centro de la investigación 
filosófica y científica, y diversos pen-
sadores se esforzaron por restringir los 
límites del conocimiento humano, así 
como sus condiciones. De este modo, 
«la razón, bajo el peso de tanto saber, 
se ha doblegado sobre sí misma hacién-
dose, día tras día, incapaz de levantar 
la mirada hacia lo alto para atreverse a 
alcanzar la verdad del ser»,5 como afir-
ma el papa Juan Pablo II. De ahí surgi-
rían todas las formas de agnosticismo 
y relativismo en las que la humanidad 
se hunde cada vez más. Despreciada la 
fe, que actúa como auxilio de la razón, 
el hombre se ve inmediatamente entre-
gado a las vicisitudes del mundo, como 
un barco que, sin faro, está destinado al 
naufragio.

En segundo lugar se sitúan quienes 
le negaron cualquier crédito a la ra-

zón. Precipitándose en un fideís-
mo radical, osaron declarar: «Lo 

creo porque es absurdo». Ter-
tuliano fue, sin duda, uno de 
los principales exponentes de 
esa tesis, erróneamente basa-

da en la autoridad de San Pablo: 
«Cuidado con que nadie os envuelva 
con teorías y con vanas seducciones 
de tradición humana, fundadas en los 
elementos del mundo y no en Cristo» 
(Col 2, 8). Queda claro que el Apóstol, 

al advertir así a los colosenses, no 
censuraba el papel de la razón, sino 
ciertas especulaciones esotéricas y 
gnósticas, en las que se prometía la 
bienaventuranza sólo por el conoci-

miento de algunas verdades, reserva-
das a unos pocos elegidos.

En el tercer grupo se encuentran 
aquellos que impusieron una distancia 
entre la fe y la razón. Destacan espe-
cialmente los discípulos del filósofo 
árabe Averroes, los cuales, temerosos 
de aceptar la supremacía de la ciencia 
filosófica sobre la fe —como había he-
cho su maestro—, prefirieron optar por 
la teoría de la «doble verdad». Según 
ellos, la fe y la razón abordan verdades 
diferentes, dispares entre sí. Es decir, 

Alegoría de la filosofía - Fundación de los 
Palacios y Jardines Prusianos de 

Berlín-Brandeburgo, Potsdam (Alemania)

St
ef

fe
n 

H
ei

lfo
rt 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario



Quien cultiva en sí esa 
unión entre fe y razón 
lo verá todo al mismo 
tiempo en su realidad 
concreta y palpable, 
y en su forma más 
sublime y sobrenatural

Enero 2026      25

﻿1 San Agustín. Confesiones. L. X, c. 24, 
n.º 35.

﻿2 Santo Tomás de Aquino. Summa contra 
gentiles. L. I, c. 4.

﻿3 Idem, c. 5.
﻿4 Cf. Santo Tomás de Aquino. Super De 

Trinitate, q. 3, a. 1.
﻿5 San Juan Pablo II. Fides et ratio, n.º 5.
﻿6 Idem, n.º 1.

admitían la posibilidad de que hubiera 
contradicción entre ellas. La fe podía, 
por ejemplo, proclamar la libertad hu-
mana y la razón contestarla, afirmando 
que el libre albedrío desaparece bajo los 
golpes del destino.

Por último, en el cuarto bloque se 
encuadran los que resguardaron la ar-
monía entre las dos. Defienden el prin-
cipio de que no puede haber conflicto 
entre la fe y la razón, ya que ambas no 
son más que dos canales que conducen 
a la misma fuente: la verdad. De ahí que 
Juan Pablo II comience su encíclica so-
bre el tema con estas palabras: «La fe 
y la razón son como dos alas con las 
que el espíritu humano se eleva hacia la 
contemplación de la verdad».6

Esta propuesta fue ampliamente di-
fundida entre los Padres de la Iglesia, 
especialmente por San Justino, Cle-
mente de Alejandría y San Agustín. 
Además de ellos, hubo egregios doc-
tores de la escolástica que siguieron la 
misma senda: entre otros, San Anselmo 
y, sobre todo, Santo Tomás de Aquino. 
La aportación de estos paladines de la 
Iglesia se sintetizaría en las máximas: 
«Creo para entenderlo» y «Entiendo 
para creerlo». Sus principales conclu-
siones ya las hemos transcrito más 
arriba al indicar los auxilios de la fe a la 
razón y viceversa.

Un sagrado consorcio

Tras esbozar a grandes rasgos la re-
lación entre la fe y la razón, siguen en 
pie las interrogantes planteadas al prin-
cipio del artículo.

En cuanto a la primera —si la ra-
zón tiene algún papel en la doctrina 
católica—, la respuesta es ciertamente 
afirmativa: la fe, solitaria en su claus-
tro, no sólo puede admitir la entrada de 
la razón, sino que debe recibirla; si no 
fuera así, perecería por falta de defen-
sa, de preámbulos y de desarrollo.

¿Y la segunda cuestión? ¿No queda 
la razón atrapada en la clausura? Todo 
lo contrario: a través de la Revelación 
se le abren infinitos espacios para la es-
peculación.

Después de todo, de las castas nup-
cias entre la fe y la razón procede la 
sabiduría, que no es más que una par-
ticipación en el propio conocimiento 
de Dios. Quien cultiva esta unión en 
su interior tenderá a verlo todo al mis-
mo tiempo en su realidad concreta y 
palpable, sin sueños ni fantasías, y en 
su forma más sublime y sobrenatural, 
con un élan casi irrefrenable hacia altí-
simas consideraciones.

Por lo tanto, querido lector, si an-
hela alcanzar ese estado de espíritu 

apto para la fuerza y la dulzura, para 
la tranquilidad y lo inesperado, para la 
alegría y la tristeza, para la elocuencia 
y el silencio, en una palabra, para to-
dos los opuestos ordenados, sin perder 
nunca de vista el eje fundamental, que 
es la sabiduría, conserve siempre ese 
sagrado consorcio.

La razón iluminada y al servicio de 
la fe hará que no seamos «niños sacu-
didos por las olas y llevados a la deriva 
por todo viento de doctrina, en la fa-
lacia de los hombres, que con astucia 
conduce al error» (Ef 4, 14). 

San Agustín, de Philippe de Champaigne - Museo de Arte del Condado  
de Los Ángeles (Estados Unidos)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Razonar con base  
en los principios de la fe

õ Plinio Corrêa de Oliveira

T

26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Un profeta para nuestros días  U

Uniendo la fe con el sentido común y el gusto por el razonamiento, 
el Dr. Plinio se acostumbró, desde niño, a considerar los problemas 
referentes a la Iglesia o a la doctrina católica de tal manera que intuía la 
solución incluso antes de que ésta se hiciera explícita.

engo una vaga idea de mis pri-
meros razonamientos. Ni siquie-
ra me acuerdo de qué asuntos 

trataban, pero sí recuerdo que, en cier-
to momento, me di cuenta de algunas 
demostraciones lógicas que me habían 
hecho. Puedo imaginar qué demostra-
ciones incipientes debieron ser: un dato, 
otro, tal otro; luego, conclusión.

En un momento dado, hice la si-
guiente reflexión: «¡Curioso cómo 
funciona! Y coincide con lo que estoy 
viendo. ¡Qué maravilla!». Recuerdo 
que me quedé literalmente encantado 
cuando explicité la existencia del ra-
zonamiento y de un proceso mediante 
el cual podía experimentar, utilizar y 
conocer otras verdades que descono-
cía. Es natural, ya que el hombre es 
un animal racional.

Cuando esto se me hizo evidente, 
tuve un fabuloso gusto de razonar, de-
rivado de dos impresiones. La primera, 
la del horizonte que se me ampliaba. 
La segunda, característica del hom-
bre, el gusto por la propia destreza, 
al percibir en mí mismo la fuerza del 
acto de razonar, lo que me llevaba a ex-
clamar: «¡Qué bien, soy racional!».

Estoy seguro de que esto le ocurre 
a todo el mundo, y no lo estoy presen-
tando en modo alguno como un hecho 
excepcional, ni como una manifesta-
ción de talento o virtud mayor que la 

de otro. Sin embargo, no todos eligen 
la opción correcta ni prestan atención 
al razonamiento.

La clave del razonamiento 
es el sentido común

Cuando empecé a prestar atención al 
razonamiento y a ensayar razonamien-

tos, me quedé, como he dicho, encan-
tado. Pero no podía evitar preguntarme 
lo siguiente: «¿Cuántas convicciones 
tengo en el alma que no han sido razo-
nadas? ¿Serán verdaderas? Porque, si 
la verdad se alcanza mediante un razo-
namiento bien hecho, a toda certeza le 
debe preceder un razonamiento. Tengo 
el alma llena de certezas; ¿dónde están 
los razonamientos?».

Me acuerdo literalmente de eso, y 
de haber llegado a la siguiente conclu-
sión: «Ya tengo tantas certezas que si 
fuera a razonarlo todo pasaría el resto 
de mi vida confirmando lo que ya sé. 
Esta forma de proceder parece muy ló-
gica, pero hay algo que no cuadra. Ahí 
emerge algo que distingo: va contra el 
sentido común.

»Ah, entonces existe una cosa llama-
da sentido común, al que el razonamien-
to no siempre obedece. Cuidado con 
el razonamiento… Es magnífico, pero 
podría compararse con un automóvil o, 
menos prosaicamente, con caballos co-
rriendo en una pista. Fuera de la pista, 
¡conduce al desastre! La pista del razo-
namiento es el sentido común. Hay una 
especie de fundamento interior en la per-
sona que, cuando la lógica se lanza al ga-
lope y le da una patada al sentido común, 
debe ponerle freno a la lógica. No puede 
haber conflicto entre el razonamiento y 
el sentido común, pero mientras el con-

«Me quedé literalmente encantado 
cuando explicité la existencia del 

razonamiento»

Plinio a los 2 años

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Enero 2026      27

flicto no se haya resuelto, prevalece el 
sentido común. Razonamiento que le da 
una patada al sentido común, ¡no!».

¿Qué es el sentido común? Es una 
pregunta que me hice.

Respuesta: «Todavía no lo sé, pero 
es algo que existe dentro de mí. Si 
acepto cualquier puñalada del razona-
miento en ese sentido común, sangro. 
Por el contrario, sé que si el razona-
miento florece en la línea del sentido 
común, camino de acuerdo con el or-
den y la armonía».

Ahí entra la Iglesia Católica.

Fe, sentido común, razonamiento

Mis padres me matricularon en el 
Colegio San Luis,1 y allí comencé a 
recibir clases metódicas de religión. 
Además, los sacerdotes abordaban 
ese tema en varias materias, con una 
lógica jesuita incomparable. De ahí 
que tuviera la impresión de que había 
encontrado no una escuela de lógica, 
sino la escuela de lógica.

Porque los veía razonar —y todos 
tenían la misma lógica— y me decía a 
mí mismo: «Por muy maduro que sea 
en el futuro y por mucho que estudie, 
estoy seguro de que más lógica que 
ésa no adquiriré. Ahora bien, la lógica 
de esos sacerdotes nunca choca con mi 
sentido común; al contrario, cuando 
razonan, siento que mi sentido común 
se distiende y se alegra.

»Por otro lado, su lógica agudiza la 
mía. Al verlos razonar, sé enfocar mi 
mente para razonar de tal manera que 
se diría que una nueva luz entra en mí. 
¿Qué es esto? Me doy cuenta de que 
justifican la fe católica».

Entonces, tenemos un taburete de 
tres patas: fe católica, sentido común 
y lógica.

Rocío que cae del cielo

Cada vez que raciocinaba con base 
en los principios de la fe —todo lo que 
la Iglesia enseña acerca de Dios, de sí 
misma, de su historia; las narraciones de 
la historia sagrada y los evangelios; los 
puntos de doctrina que me iban transmi-

tiendo, como los sacramentos—, sentía 
que mi sentido común se alegraba mu-
cho más. Y pensaba: «¡Cómo se eleva 
mi sentido común! Estos principios son 
como el rocío que cae del cielo sobre la 
vegetación. ¡Qué cosa tan estupenda, no 
se podría imaginar nada igual!».

Esto ocurría con todo, incluso con 
los puntos que yo veía que los ateos de 
mi entorno atacaban más. Por ejemplo, 
con respecto a la presencia real decían: 
«¿Cómo puede caber un hombre en un 
trozo de pan? Y un hombre que murió 
hace dos mil años… ¡El pan es pan, y 
el hombre es hombre! No puedo creer 
en eso. Soy un espíritu fuerte».

Y yo razonaba: «Si alguien dijera que 
es pan, yo afirmaría que está loco. Nues-
tro Señor Jesucristo dice que es pan, yo 
exclamo: ¡Él es Dios! ¡Tal es su santi-
dad, su sabiduría! No solo yo, un niño, 
sino ningún hombre inventaría una per-
sona como Nuestro Señor Jesucristo; Él 
está por encima de cualquier cogitación 
humana. Este hombre no es inventado, 
no puede ser objeto de la creación lite-
raria de nadie. Él es el Creador humana-
do. Y de ahí proviene ese poder: cuando 
dice: “Este pan es mi carne”, lo es. Y yo, 
en lugar de decir “loco”, doblo las rodi-
llas y beso el suelo.

»Aquel individuo decía que era un 
espíritu fuerte; ¡es un imbécil! Sé muy 
bien de dónde viene su “espíritu fuer-

te”. Si Dios lo eximiera —por cierto, 
Dios nunca haría eso— de practicar dos 
mandamientos que conozco, también 
se lo creería; se trata de un rebelde, no 
de un fuerte. Es ateo porque es rebelde. 
¡No tengo nada en común con él!».

Alegría del alma al 
vislumbrar la solución

Pensaba mucho en todo lo relacio-
nado con la Iglesia, observaba, ana-
lizaba. No se trataba tanto de leer. He 
leído bastante, pero nunca he sido un 
hombre principalmente lector. Siempre 
he sido muy observador y amigo de la 
reflexión; y, a propósito de mis obser-
vaciones y reflexiones, entonces leía.

Y fui notando que el binomio razo-
namiento-sentido común, cuando se 
aplicaba a la fe, tenía un resultado cu-
rioso: a menudo, cuando me planteaba 
un problema referente a la Iglesia o a la 
doctrina católica, antes de saber resol-
verlo ya percibía cuál era la solución.

Se había formado en mí, por mi 
unión con la Iglesia, una especie de sen-
tido común complementario y superior, 
que era el sentido de la cosa católica. De 
manera que, incluso antes de saber qué 
enseñaba la Iglesia y cómo ésta resol-
vía tal problema moral, o explicaba tal 
movimiento de la historia o tal circuns-
tancia de la vida, antes de hacer el razo-
namiento que uniera un punto con otro, 

El razonamiento puede compararse con caballos corriendo en una pista,  
que es el sentido común: fuera de ella, ¡conduce al desastre!

Carreras de caballos en Tampa (Estados Unidos)

Je
ff 

G
rif

fit
h 

/ U
ns

pl
as

h

Sumario  Sumario



28      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

antes de buscar un libro para consultar, 
en la gran mayoría de los casos —no 
siempre— ya vislumbraba la solución. 
Y esta solución me traía una extraordi-
naria alegría de alma.

Sentido católico

Entonces, de manera natural, nació en 
mí algo cuya definición llegué a conocer 
más tarde: el sentido católico. Es ese sen-
tido común sobre las cosas de la fe que 
vuela delante del razonamiento, el cual, 
reverente, recorre como un viandante 
con su bastón, en la tierra, el trayecto que 
el pájaro hizo volando en el cielo. El sen-
tido común une los distintos eslabones, 
los diversos elementos para que el razo-
namiento camine hasta el final.

Dotado de sentido católico y com-
prendiendo que se trataba de un favor, 
de una bondad de Nuestra Señora, ca-
miné hacia la constitución de mi men-
talidad, tal y como se fue desarrollan-
do a lo largo de mi vida.

Tal postura tenía que dar este re-
sultado: a medida que conocía y anali-
zaba a la Iglesia, me iba maravillando 
cada vez más con ella.

No se puede tener certeza 
plena sin la fe católica

¡Con cuánta certeza he hablado del 
sentido común y del razonamiento! 
Pero me doy cuenta de que todas esas 
certezas que poseo, yo no tendría per-
sonalidad ni fuerza para adquirirlas si 
no fuera por la fe.

No se trata de una fe cualquiera. La 
Santa Iglesia Católica Apostólica Ro-
mana es única, y fuera de ella ninguna 
otra merece el nombre de fe. Al creer 
en esta infalibilidad, todos los tesoros 
se abren ante mí; al perderla, mis cer-
tezas se debilitan, mi sentido común se 
vuelve gelatinoso y no soy nada.

Acabo de decir que el hombre, to-
mando los conocimientos que tiene 
por la fe y combinándolos con los 
que posee por la razón, puede for-
mar, con pleno respeto y desarrollo 
de su sentido común, un magnífico 
tesoro de certezas. Pero sin la gracia 
de Dios no lo consigue. Puede tener 
certeza en uno u otro punto —como 
un científico que ha descubierto una 
reacción química—, pero serían cer-
tezas fragmentarias. Y los pedazos de 
certeza no forman una certeza, como 
los trozos de vidrio no constituyen 
una vidriera. La certeza pertenece al 
conjunto de verdades que se refieren 
al hombre, a Dios y al universo. Esto 
es certeza.

En función de eso las certezas cien-
tíficas y otras encajan, se ordenan. 
Pero no se puede tener plena ni ade-
cuada certeza sin la santa fe católica 
apostólica romana.

La fe amplía horizontes, 
ordena el pensamiento

Es cierto que la razón humana, sin 
recurrir a la Revelación, encuentra 
por sí misma muchas verdades que ﻿1 Colegio de los padres jesuitas, de São Paulo.

también están contenidas en ella, 
como, por ejemplo, la unicidad de 
Dios o la demostración de que los 
mandamientos del decálogo son jus-
tos.

Pero sin la gracia de Dios, el hom-
bre no sería capaz de mantener duran-
te mucho tiempo una noción clara de 
los diez mandamientos ni sería capaz 
de practicarlos de manera duradera, 
aunque pudiera conocerlos.

San Pablo muestra que somos co-
partícipes de la naturaleza divina 
(cf. Rom 8, 16-17); algo de la propia 
vida de Dios habita en nosotros. Por 
la luz, por la fuerza que nos viene de 
la gracia, la inteligencia y la volun-
tad pueden creer, conocer y practicar 
respectivamente lo que deben. Con la 
gracia, la inteligencia se engrandece 
y empieza a conocer verdades que el 
hombre nunca conocería, ni siquiera 
antes del pecado original, si no fuera 
por la Revelación.

La fuente de la gracia es la Iglesia 
Católica, y la cúpula de la Iglesia Ca-
tólica es el Papa, la infalibilidad pon-
tificia. Aquí tenemos la ordenación, el 
calor del alma con el que nosotros, los 
católicos, debemos vivir. 

Extraído, con adaptaciones 
al lenguaje escrito, de: 

Conferencia. São Paulo, 17/10/1981.

El hombre, combinando los conocimientos que tiene por la fe con los que posee por la razón, puede formar, con pleno 
desarrollo de su sentido común, un magnífico tesoro de certezas

Mirador Piedra del Molinero - Dolní Zálezly (República Checa)

Lu
ka

s.
st

as
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario



U

u ¿Qué dice el catecismo?  U

El fuego santo de la fe de María

§149 Durante toda su vida, y hasta su última prueba, cuando Jesús, su hijo, murió en la 

cruz, su fe no vaciló. María no cesó de creer en el «cumplimiento» de la Palabra de Dios. 

Por todo ello, la Iglesia venera en María la realización más pura de la fe.

Catecismo de la Iglesia Católica

no de los momentos más be-
llos y simbólicos del Sábado 
Santo tiene lugar mientras, en 

la oscuridad y en el silencio, los fieles 
esperan el comienzo de la celebración. 
Las luces que suelen iluminar el tem-
plo parecen haber sucumbido, vencidas 
por densas sombras. Una única clari-
dad permanece invicta: las brasas del 
fuego sagrado. En breve, junto a éste, 
empezará la ceremonia y en él se en-
cenderá el cirio pascual, que transmi-
tirá el lumen Christi a toda la iglesia.

Si bello es el simbolismo de ese fue-
go que vence a las tinieblas, ¡cuánto más 
lo es el de otro «fuego» que representa!

Leemos en los santos evangelios 
que, estando Jesús en la cruz, des-
de la hora sexta hasta la hora nona 
toda la tierra se cubrió de tinieblas 
(cf. Mt 27, 45). Se trata de tinieblas 
físicas, sin duda, pero más aún de ti-
nieblas espirituales, pues la luz de la 
fe se desvanece en los corazones de los 
discípulos y de las Santas Mujeres. Sin 
embargo, como observa el Dr. Plinio, 
«hay una lámpara que no se apaga, ni 
parpadea, y que, sólo ella, arde plena-
mente, en esa oscuridad universal. Es 
la Virgen Santísima, en cuya alma la fe 
brilla tan intensamente como siempre. 
Ella cree. Cree enteramente, sin reser-
vas ni restricciones. Todo parece haber 
fracasado. Pero Ella sabe que nada ha 
fracasado. En paz, espera la Resurrec-
ción. Nuestra Señora resumió y com-
pendió en sí a la Santa Iglesia en esos 
días de tan extensa deserción».1

¿Cómo era, entonces, la fe de Ma-
ría? Podemos afirmar, con San Luis 
Grignion de Montfort, que fue mayor 
que «la fe de todos los patriarcas, pro-
fetas, Apóstoles y todos los santos».2 
Por lo tanto, se trata de la mayor fe que 
ha existido en la historia. ¿Cómo se ex-
plica esto?

La fe es una virtud sobrenatural in-
fusa, por la cual asentimos firmemen-
te a las verdades reveladas, apoyados 
en la autoridad o testimonio de Dios. 
Ahora bien, Cristo, nuestro Señor, 
siendo la segunda persona de la San-
tísima Trinidad y estando su alma en 
la visión beatífica, incluso en su natu-
raleza humana ya veía esas verdades 
reveladas en la propia esencia divina y, 
por eso, no tuvo ni podría tener fe. Es 
en este sentido que la Santísima Vir-
gen constituye el más alto y sublime 
modelo de fe que haya existido jamás.3

La fe de María fue sometida a una 
triple prueba: la de lo invisible, la de lo 
incomprensible y la de las apariencias 
contrarias. Y las superó de manera ver-
daderamente heroica, porque «vio a su 
Hijo en el establo de Belén y creyó que 
era el Creador del mundo. Lo vio huir 
de Herodes y no dejó de creer que era el 
Rey de reyes. Lo vio nacer en el tiem-
po y creyó que era eterno. […] Lo vio, 

finalmente, maltratado y crucificado, 
morir en el más ignominioso patíbulo y 
siempre creyó en su divinidad».4

En efecto, nunca ha habido ni habrá 
en la tierra una fe como la de María. 

﻿1 Corrêa de Oliveira, Plinio. «Via-Sacra. 
XIV Estação». In: Legionário. São Paulo. 
Año XVI. N.º 558 (18 abr, 1943), p. 5.

﻿2 San Luis María Grignion de Montfort. 
Traité de la vraie dévotion à la Sainte Vier-
ge, n.º 214.

﻿3 Cf. Royo Marín, OP, Antonio. La Virgen 
María. Madrid: BAC, 1996, p. 274.

﻿4 Roschini, OSM, Gabriel. Instruções maria-
nas. São Paulo: Paulinas: 1960, p. 162.

Nuestra Señora de la Resurrección -  
Casa de Formación Thabor, Caieiras (Brasil)

«Hay una lámpara que no se apaga,  
ni parpadea; sólo ella arde plenamente en  

esa oscuridad universal: la Santísima Virgen»

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



Mirando al cielo, en busca  
de Dios

L
õ Marco Antonio Coelho Rosseto

30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Espiritualidad católica  U

Cuanto más exploramos el universo, más evidente se vuelve 
la pequeñez e ignorancia del hombre. Incluso después de 
tantos siglos de investigación, quedan muchos fenómenos 
que la ciencia no puede explicar.

a tensión se apodera de la sala 
de control de operaciones de 
la NASA. Por primera vez, ¡el 

hombre está a punto de dar la vuelta a la 
Luna! ¿Se ajustarán los cálculos a la rea-
lidad? ¿Habrá entrado correctamente la 
nave espacial en la órbita lunar o se ha-
brá perdido irremediablemente en el es-
pacio? En esos momentos se encuentra 
incomunicada detrás del satélite rocoso, 
y sólo después de unos angustiosos cin-
cuenta minutos los operadores volverán 
a oír las voces de la tripulación.

Afortunadamente, logran restable-
cer contacto. Para alivio de todos, los 
astronautas están sanos y salvos.

No obstante, las emociones del día 
aún no habían acabado. Al término de 
aquella víspera de Navidad de 1968, 
William Anders, uno de los miembros 
de la misión, se puso en contacto con 
la base de la NASA en Houston: «Nos 
estamos acercando al amanecer lunar 
y la tripulación del Apollo 8 desearía 
enviarles un mensaje». El silencio rei-
nó en la sala.

Unos instantes después, las radios 
repetían la voz del astronauta: «Al 

principio creó Dios el cielo y la 
tierra. La tierra estaba informe 

y vacía; la tiniebla cubría 

la superficie del abismo, mientras el 
espíritu de Dios se cernía sobre la faz 
de las aguas» (Gén 1, 1-2). Mientras 
transcurría la lectura del primer capítulo 
del Génesis, varias personas en la sala 
de control no contuvieron su emoción. 
Científicos y astrónomos apenas podían 
creer lo que estaban escuchando.

Las misiones Apolo continuaron y 
al año siguiente el hombre pisaría la 
Luna. Un hito que marcaría la historia 
de la humanidad, una enorme meta se-
ría alcanzada.

Estos y otros hechos similares pue-
den suscitar en nosotros una interro-
gante razonable: ¿qué fuerza es la res-
ponsable de impulsar a los seres huma-
nos a invertir en esfuerzos tan grandes? 

El silencio reinó en la sala y las radios 
transmitían el mensaje del astronauta: «Al 
principio creó Dios el cielo y la tierra…»

Sala de control de operaciones de la NASA en 
el momento en que los tripulantes del Apolo 8 

presenciaron el amanecer lunar; en el destacado 
fotografía tomada desde la nave espacial

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmarcoantoniocoelhorosseto/


Enero 2026      31

Al fin y al cabo, ¿sólo un millar 
de datos científicos justificaría 
la desmesurada tarea de llevar 
personas al espacio sideral?

En realidad, parece que en el 
hombre existe una duda conti-
nua e intrigante que se presenta 
cada vez que levanta los ojos para 
contemplar un cielo estrellado…

Cuestiones que han 
acompañado a la humanidad

Desde tiempos remotos, la huma-
nidad debate sobre el origen de los 
astros, las fuerzas que los mueven, las 
leyes a las que están sujetos.

En la antigua Grecia, nos encontra-
mos con una amplia variedad de teorías 
filosóficas que buscaban respuestas a 
esas interrogantes de las formas más di-
versas. Aristóteles, el célebre pensador 
del siglo iv a. C., afirmaba que los hom-
bres, «comenzaron a filosofar al quedar-
se maravillados ante algo, maravillán-
dose en un primer momento ante lo que 
comúnmente causa extrañeza y después, 
al progresar poco a poco, sintiéndose 
perplejos también ante cosas de mayor 
importancia, por ejemplo, ante las pecu-
liaridades de la luna, y las del sol y los 
astros, y ante el origen del Todo».1 Con 
los primitivos recursos de que disponían 
entonces los estudiosos, la mitología 
acababa siendo, en la mayoría de los ca-
sos, la solución más viable para explicar 
cuestiones tan intrincadas.

Pero los siglos pasaron y la ciencia 
progresó. Como resultado, surgieron 
nuevas técnicas de observación de los 
astros. Por supuesto, los avances fueron 
lentos: el telescopio, una de las princi-
pales formas de recopilar información 
astronómica, no apareció hasta 1609, 

con Galileo Galilei.2 Aunque se tratara 
de una mera luneta, era un paso indis-
pensable.

Sin embargo, había un gran obstácu-
lo: las dificultades para archivar la in-
formación obtenida con tanto esfuerzo. 
Galileo y sus contemporáneos registra-
ban sus observaciones en simples boce-
tos, pero reproducir a escala exacta los 
resultados de un estudio sobre distan-
cias astronómicas nunca fue una tarea 
fácil. Este método tan precario perdura-
ría aún cerca de dos siglos.

Tan sólo con la llegada de la foto-
grafía pudo la astronomía avanzar a 
pasos agigantados.

De la invención de la fotografía 
hasta la actualidad

En 1840, el químico estadouni-
dense John William Draper tomó la 
primera fotografía exitosa de la Luna. 
Cuarenta años después, su hijo, Henry 
Draper, registró una imagen de la ne-

bulosa de Orión.3 Los estudios 
espaciales comenzaron, poco a 
poco, a presentar una precisión 
sorprendente.

A medida que la ciencia se 
desarrollaba, nuevos elemen-
tos se sumaban a su arsenal. La 

evolución tecnológica permitió un 
vertiginoso perfeccionamiento de 

los telescopios, hasta el punto de que 
actualmente es posible determinar las 
dimensiones, la distancia, la tempera-
tura y la composición de los astros, así 
como realizar el análisis de las diversas 
gamas del espectro electromagnético, 
es decir, además de la pequeña porción 
de luz visible al ojo humano, también 
son captadas frecuencias de ondas de 
radio, microondas, radiación infrarroja 
y ultravioleta, rayos X y rayos gamma.4

Con la aparición de tantos cuadros 
inéditos, a principios del siglo xx una 
teoría polémica sobre el origen del 
universo adquirió argumentos más 
fundamentados.

El origen del universo

Aunque es un tema tan difundido 
como debatido, pocos saben explicar 
lo que realmente afirma la teoría del 
big bang.

El término fue utilizado con senti-
do peyorativo en un programa de ra-
dio de la BBC titulado The Nature of 
Things, por sir Fred Hoyle, un astró-
nomo británico opositor de esa teoría, 
en 1949. Desde entonces, el apodo em-
pezó a ser utilizado para referirse a la 
teoría del universo en expansión.

Esa tesis científica buscaba expli-
car el comienzo del universo, es decir, 
la aparición, en un momento determi-
nado, de toda la materia y la energía 

Los siglos pasan, la ciencia avanza 
y la investigación sobre el origen del 

universo continúa

«Galileo Galilei muestra al dux de Venecia 
cómo usar el telescopio», de Giuseppe 

Bertini - Villa Andrea Ponti, Varese (Italia)

Rep
ro

ducc
ión

Sumario  Sumario



32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

existentes. Se fue perfilando en las 
primeras décadas del siglo pasado, 
gracias a una serie de descubri-
mientos, entre ellos: la teoría 
de la relatividad de Albert 
Einstein; las ecuacio-
nes cosmológicas de 
Alexander Friedmann, 
que aplican la teoría de 
la relatividad general a 
la cosmología; y la expli-
citud de Mons. Georges Le-
maître de que el desplazamiento 
hacia el rojo observado en el espectro 
de las nebulosas se debía a la expansión 
del universo. En 1931, este sacerdote 
católico fue el primero en proponer que 
el universo había comenzado con la ex-
plosión de un átomo primigenio.5

En 1965, otro hecho dio mayor cre-
dibilidad a la tesis: los científicos Arno 
Penzias y Robert Wilson descubrieron 
accidentalmente la existencia de ra-
diación procedente de todas las direc-
ciones del cielo. Se trataba del cosmic 
microwave background,6 la radiación 
más antigua del universo y distribui-
da por él con asombrosa regularidad.7 
Ahora bien, esa distribución universal 
de una energía común es considerada 
un residuo de la radiación emitida en 
una explosión inicial, el «sobrante» de 
la radiación del propio Big Bang.

Además hay una serie de leyes fí-
sicas y cálculos matemáticos que co-
rroboran esa teoría, de modo que hoy 
en día se presenta como un paradigma 
científico en lo que respecta al origen 
del universo. Sin embargo, éste sigue 
siendo un misterio, y su verdadera 
perspectiva continúa fuera de nuestro 
alcance.

﻿1 Aristóteles. Metafísica. Ma-
drid: Gredos, 1994, p. 76.

﻿2 Cf. Rector, Travis Arthur; Ar-
cand, Kimberly; Watzke, Me-
gan. Coloring the Universe. An 
Insider’s Look at Making Spec-
tacular Images of Space. Fair-

banks: University of Alaska, 
2015, p. 52.

﻿3 Cf. Idem, ibidem.
﻿4 Cf. Idem, p. 148.
﻿5 Cf. Caballero Baza, EP, 

Eduardo Miguel. La teolo-
gia dell’interpretare il Big 
Bang secondo l’approccio del 

Prof. Paul Haffner. Tesis de Li-
cenciatura en Teología – Ponti-
ficia Universidad Gregoriana: 
Roma, 2009, p. 37.

﻿6 Del inglés: fondo cósmico de 
microondas.

﻿7 Cf. Caballero Baza, op. cit., 
pp. 38-39.

﻿8 Jastrow, Robert. God and the 
Astronomers. New York-Lon-
don: W. W. Norton & Com-
pany, 1978, p. 116.

﻿9 Idem, ibidem.
﻿10 Benedicto XVI. Spe sal-

vi, n.º 5.

Un misterio divino

Cuanto más exploramos el univer-
so, más evidente se vuelve nuestra pe-
queñez e ignorancia. Incluso después 
de tantos siglos de investigación y con 
los increíbles avances tecnológicos de 
nuestro tiempo, quedan muchos fenó-
menos que la ciencia no sabe explicar. 
Puede llevarnos muy lejos, pero nues-
tra aspiración aún pide algo más. La 
verdad es que nunca nos conforma-
remos sólo con ir «muy lejos»; lo que 
realmente queremos es comprender los 
principios y las causas primeras de las 
realidades que nos rodean. En el fondo, 
queremos abrazar el infinito.

Esta dramática realidad fue muy bien 
expresada por el científico Robert Jas-
trow, fundador y director del Goddard 

Institute for Space Studies de la NASA: 
«En este momento parece como si la 

ciencia nunca fuera a desvelar el 
misterio de la creación. Para 

el científico que ha vivido 
según su fe en el poder de 
la razón, la historia termi-
na como una pesadilla».8 
Sin embargo, abierto a la 
verdad de la existencia de 

Dios, el perplejo científico 
puede encontrar la respuesta 

adecuada a sus preguntas: «Ha 
escalado las montañas de la ignorancia; 
está a punto de conquistar la cima más 
alta; mientras se impulsa hacia la última 
roca, es recibido por un grupo de teólo-
gos que llevan siglos sentados allí».9

De hecho, la única respuesta a las du-
das que rodean los misterios de la crea-
ción se encuentra en el propio Creador, 
porque, como nos recordaba Benedic-
to XVI, «no son los elementos del cos-
mos, las leyes de la materia, lo que en 
definitiva gobierna el mundo y el hom-
bre, sino que es un Dios personal quien 
gobierna las estrellas, es decir, el uni-
verso […]. Por encima de todo, hay una 
voluntad personal, hay un Espíritu que 
en Jesús se ha revelado como Amor».10

Querido lector, el estudio de los astros 
es ante todo una invitación a amar con 
mayor intensidad a aquel que dispuso 
todas las cosas con perfecto orden y ma-
jestuosa armonía. Si, al contemplar las 
bellezas del universo, sabemos ascender 
al Sumo Artífice que las creó, nunca nos 
sorprenderá la reprensión contenida en 
el Libro de la Sabiduría: «Si fueron ca-
paces de saber tanto que pudieron escu-
driñar el universo, ¿cómo no encontra-
ron antes a su Señor?» (13, 9). 

La ciencia puede llevarnos muy 
lejos, pero nuestras aspiraciones 

sólo serán saciadas por el Creador

La creación de los astros - 
Catedral de Bayona, Francia

S
er

gi
o 

H
ol

lm
an

n

Sumario  Sumario



I

Q

Enero 2026      33

u  ¿Sabías…  U

… que muchos avances científicos se  
deben a la Compañía de Jesús?

R
ep

ro
du

cc
ió

n

D
en

ni
s 

G
. J

ar
vi

s 
(C

C
 b

y-
sa

 2
.0

)

ntrépidos misioneros, eminentes 
teólogos y hábiles diplomáticos: con 

la fundación de su obra, San Ignacio de 
Loyola dotó a la Iglesia de un auténti-
co cuerpo de élite, ¡repleto de santos! 
Además, la historia de la Compañía de 
Jesús está llena de notables científicos. 
Sería demasiado extenso nombrarlos a 
todos, así como sus respectivas contri-
buciones en las más variadas áreas del 
ámbito científico. Citemos, por tanto, 
sólo algunos.

En el campo de la astronomía, des-
tacan el P. Chistopher Clavius   (1538-
1612), director de la comisión que de-
sarrolló el calendario gregoriano —en 
vigor hasta nuestros días—, y el P. Nic-
colò Zucchi (1586-1670), a quien se le 
atribuye la invención y construcción 
del primer telescopio reflector.

También son dignos de mención 
el P. Giovanni Battista Riccoli (1598-
1671), primer estudioso en determinar 
el índice de aceleración de un cuerpo en 
caída libre, y el P. Francesco María Gri-
maldi (1613-1663), precursor de Isaac 
Newton en el estudio de la difracción 
de la luz, quienes juntos lograron ela-
borar un detallado mapa del relieve lu-
nar. Cabe señalar un dato interesante: al 
menos treinta y cinco cráteres lunares 
llevan el nombre de astrónomos y mate-
máticos jesuitas…

Otros, como los sacerdotes Ruđer 
Boškovik (1711-1787) y Athanasius 
Kircher (1602-1680), si bien desempe-
ñaron un significativo papel como astró-
nomos, brillaron especialmente en otras 
disciplinas: el primero es conocido como 
el creador de la física atómica, mientras 

que el segundo es llamado el padre de 
la egiptología, debido al impulso inicial 
que conferirían a esas ciencias. Por la 
misma razón, la sismología, es decir, el 
estudio de los terremotos y la estructura 
interna de la Tierra, se conoció en ciertos 
ámbitos como ciencia jesuita. 

… que Lourdes tiene dueño?
uien haya visitado la ciudad de 
Lourdes, en Francia, seguramente 

se habrá fijado en un castillo medieval 
que domina toda la región. Sin embar-
go, pocos conocen su historia y la de su 
señora feudal. Esta dama se lo conquis-
tó a un pagano llamado Mirat, a princi-
pios del siglo ix, con la ayuda de un vir-
tuoso obispo y de un gran emperador.

Carlomagno se encontraba con su 
ejército en el condado de Horre. Ya 
había sitiado varias ciudadelas, cuyas 
débiles tentativas de resistencia sir-
vieron de poco o nada contra su bra-
zo implacable. La única plaza que aún 
se sostenía mediante un interminable 
asedio era Mirambel, pues, además de 
hallarse en un lugar estratégico, per-
tenecía a Mirat, un experimentado y 
valiente guerrero.

El emperador estaba a punto de le-
vantar el cerco, por considerarlo inútil, 
pero el obispo de Puy-en-Velay inter-

vino, afirmando que convencería a 
Mirat para que entregara la fortaleza.

Con el consentimiento de Carlo-
magno, el obispo partió como embaja-
dor para iniciar las negociaciones. Tras 
largas discusiones, el duro corazón del 

guerrero pagano se ablandó y el prelado 
le hizo entonces la propuesta que había 
querido presentar desde el principio: 
«Puesto que no queréis ceder vuestro 
castillo al emperador, cedédselo a una 
Señora incomparablemente superior y 
más generosa, la Reina del Cielo y de la 
tierra, María Santísima, Señora de Puy».

 Mirat, asumido por la gracia, acep-
tó y pidió el bautismo, que se celebró 
poco después en la catedral de Puy. En 
esa misma ocasión fue armado caballero 
y eligió el nombre de Lorus, lo que más 
tarde legó la denominación de Lourdes a 
su feudo, o mejor dicho, al de la Virgen. 
A partir de entonces, hasta la Revolución 
francesa, todos los condes de Horre co-
menzaron a pagarle un tributo anual, en 
la misma catedral, a Nuestra Señora.

Por lo tanto, cuando la Virgen se re-
veló como la Inmaculada Concepción, 
quiso hacerlo en un lugar del que era 
oficialmente la Señora feudal. 

Jesuita astrónomo con el emperador 
chino Kangxi - Centro Getty,  

Los Ángeles (Estados Unidos)

Castillo de Lourdes (Francia)

Sumario  Sumario



Y la ciencia se  
inclinó ante la fe…

õ João Paulo de Oliveira Bueno

E

34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Historia, maestra de la vida  U

Muchos hombres utilizan la ciencia para tratar 
de demostrar que Dios no existe. Sin embargo, el 
renombrado médico Francis Collins defiende la 
razonabilidad científica de su fe.

La conversión de Francis Collins

l universo encierra innumera-
bles misterios que inquietan 
el corazón humano. Desde los 

astros más grandes hasta los diminutos 
granos de arena, todo contiene mara-
villas y complejidades tan armoniosas 
que no hay forma de eludir las pregun-
tas: «¿Cómo es posible que esto exista 
de esta manera? ¿Hay una mente detrás 
de tal orden?». El deseo de conocer la 
verdad nos lleva, entonces, a ahondar 
en los enigmas que cada rincón del 
mundo esconde.

Sin embargo, hay muchos estudio-
sos que utilizan sus conocimientos para 
intentar negar la existencia del Creador 
y que buscan desvelar tales misterios 
únicamente a través de causas segun-
das, haciendo todo lo posible por evitar 
la conclusión última y definitiva: en el 
origen de todo está Dios.

Pero, afortunadamente, no represen-
tan a la totalidad de los científicos. Entre 
los que salen de la norma destaca Fran-
cis Collins, gran exponente de la bioquí-
mica y director de la comisión de estu-
dios internacional del Proyecto Genoma 
Humano. No se conforma con tener fe, 
sino que se esfuerza por proclamarla a 
los cuatro vientos. Es autor de obras que 
pretenden fundamentar el cristianismo 
en datos obtenidos de sus investigacio-
nes y su experiencia personal.

Algunos pensarán que se trata de 
otro católico más que, al convertirse en 

científico, se sirvió de sus conocimien-
tos para sustentar sus creencias; no obs-
tante, eso está lejos de ser su historia.

Orígenes ajenos a la fe

Francis Collins nació en 1950 y 
tuvo una infancia no muy diferente a la 
de cualquier otro joven estadouniden-
se de su época.

Creció en una pequeña granja del 
estado de Virginia, en un entorno aje-
no a la religión. Desde su primera ju-
ventud manifestó fascinación por las 
ciencias. Le encantaba poder conocer 
los átomos y moléculas que constitu-
yen los seres vivos y no tenía otro pro-
pósito en su vida que dedicarla al estu-
dio del universo a través de la química. 
Pero la Providencia divina le había 
asignado un papel muy superior al que 
jamás era capaz de imaginar.

A los 16 años ingresó en la Univer-
sidad de Virginia para estudiar su ma-
teria favorita y seguir la carrera cientí-
fica. Como joven novato, se entusias-
maba con las cuestiones candentes que 
bullían entre los alumnos, las cuales, 
naturalmente, también convergían en 
el problema de la existencia de Dios. Al 
tener una espiritualidad muy precaria, 
era arrastrado fácilmente por los argu-
mentos de sus colegas ateos.

En ese momento de su vida se con-
venció de que, si bien las religiones 
habían desempeñado un papel muy im-

portante en la formación de las culturas, 
no sostenían una verdad fundamentada. 
Por esta razón, empezó a declararse ag-
nóstico, término usado para indicar a al-
guien que simplemente no sabe si Dios 
existe o no.

Así se fueron formando en su mente 
una serie de prejuicios con respecto al 
cristianismo.

Del agnosticismo al ateísmo

Después de graduarse en Química, se 
doctoró en Física y Química en la Uni-
versidad de Yale, con tan sólo 22 años. 
Francis Collins estaba cada vez más 
convencido de que el universo podía 
explicarse únicamente mediante ecua-
ciones y principios físicos. Así, poco a 
poco fue abandonando su postura ag-
nóstica para emprender el camino del 
ateísmo convencido: «Me sentía bastan-
te cómodo cuestionando las creencias 
espirituales de cualquiera que las men-
cionara en mi presencia, y definía estos 
puntos de vista como sentimentalismo y 
supersticiones anticuadas».1

Sin embargo, su posición militante 
frente a la religión no era meramente 
fruto de razonamientos. Collins confiesa 
que el ateísmo, en el fondo, era resultado 
de una justificación para sus actos mora-
les, una actitud que más tarde calificaría 
como «ceguera voluntaria». La creencia 
en Dios exigía un cambio de costumbres 
que no estaba dispuesto a asumir.

W
el

lc
om

e 
Li

br
ar

y 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaopaulodeoliveirabueno/


Enero 2026      35

Tras el doctorado, Francis se dio 
cuenta de que sus estudios y tesis so-
bre termodinámica —área que, en su 
opinión, ya no ofrecía nuevos avances 
significativos— lo conducirían por un 
camino que le repugnaba: el de un pro-
fesor universitario dedicado exclusiva-
mente a dar clases a estudiantes apáti-
cos. Este temor lo llevó a inscribirse en 
un curso de Bioquímica, un campo con 
más posibilidades de desarrollo.

El sufrimiento le abre los ojos

Poco antes de concluir su doctora-
do, había solicitado ser admitido en la 
Facultad de Medicina de Carolina del 
Norte.

En el tercer año de estudios, tuvo la 
oportunidad de entrar en contacto con 
la realidad de un hospital y adquirir 
intensas experiencias en el trato con 
pacientes. Allí se dio el primer paso 
hacia un giro radical en su vida.

Cuando los enfermos se enfrenta-
ban al sufrimiento y a la inminencia de 
la muerte, a menudo desaparecía esa 
reserva que normalmente impide a los 
desconocidos intercambiar sentimientos 
íntimos. Los alumnos de Medicina aca-
baban convirtiéndose en los confidentes 
más asiduos —o incluso en fieles ami-
gos — de los dolientes y moribundos, 
que ya no tenían por qué ocultar sus 
pensamientos sobre la vida.

El joven en prácticas Francis 
Collins se quedaba asombrado 
al ver la espiritualidad de la ma-
yoría de los enfermos. Presen-
ciaba momentos en que la fe les 
proporcionaba una serenidad de-
finitiva, a pesar de los sufrimien-
tos, y le extrañaba el hecho de que 
ninguno de sus pacientes se rebelara 
contra Dios ni exigiera a sus familia-
res que pararan toda esa «charla» sobre 
el poder sobrenatural y la benevolencia 
divina. Estas observaciones lo llevaban 
a concluir que si la fe no era más que 
una muleta psicológica, al menos debía 
ser muy poderosa.

Era el primer paso hacia la conver-
sión definitiva.

¿Un científico que no tiene 
en cuenta los datos?

Pensamientos de ese tipo comen-
zaron a dominar su mente, dejándolo 
desconcertado. Esta confusión llegó a 
su punto álgido cuando entró en contac-
to con una anciana que padecía dolores 
agudos y sin perspectivas de alivio. Ella 
le preguntó en qué creía él. Collins se 
sonrojó ante la pregunta y tartamudeó, 
avergonzado: «Pues no lo sé».

Aquellos breves segundos de con-
versación lo atormentaron durante va-
rios días. Se percató de que nunca una 
evidencia había sopesado seriamente 
a favor y en contra de una creencia: 
«¿Acaso no me consideraba un cientí-
fico? ¿Un científico saca conclusiones 
sin tener en cuenta los datos?».2

De repente, todos sus argumentos 
para negar la existencia de Dios parecían 
demasiado débiles frente ante las con-
vicciones religiosas de una señora que 
probablemente nunca había estudiado 
sus creencias en profundidad, pero que 
poseía lo más importante: la fe.

A partir de entonces, Francis Co-
llins no tuvo otro interés que analizar 
los diversos credos y buscar el que 
poseía mayor razonabilidad. Empezó 
a leer pequeños resúmenes sobre todo 
tipo de religiones, pero ninguna le pa-
recía coherente.

En busca de la 
razonabilidad de la fe

Collins no encontró mejor manera 
de resolver esta dificultad que pedir-
le consejo a un pastor protestante que 
vivía en una casa vecina a la suya. Le 
expuso su situación y le preguntó si ha-
bía alguna racionabilidad en la creencia 
cristiana. Su interlocutor tomó un libro 
de su biblioteca privada y se lo entregó, 
recomendándole su lectura.

Se trataba de la obra Mere Christia-
nity, de Clive Staple Lewis, profesor 
de Oxford, dedicada a presentar argu-
mentos muy convincentes a favor del 
cristianismo. Es curioso que, a pesar 
de haber sido escrito por un anglicano, 
el libro acabó conduciendo a Francis 
Collins al seno de la Iglesia Católica. 
Definitivamente, Dios escribe recto 
en renglones torcidos…

Mere Christianity llamó mucho la 
atención de Collins por el argumen-

to relativo a la ley moral. En efecto, 
Lewis afirma —en total acuerdo 
con la doctrina católica— que se 
encuentra inscrita en el alma de 
la totalidad de los hombres.

Esta ley se invoca de diver-
sas maneras, todos los días, sin 
que aquel que lo hace se detenga 
a analizar las bases de su argu-

mento. Desde un niño que decla-
ra que «no es justo» que se reparta 

diferentes cantidades de helado en 
una fiesta de cumpleaños, hasta dos 

médicos que discuten sobre la licitud 
de llevar a cabo investigaciones con 
células madre embrionarias, uno opo-
niéndose a ellas, porque viola la santi-
dad de la vida humana y el otro defen-
diéndolas, pues el potencial para ali-
viar el sufrimiento humano constituye 
una justificación razonable para ello, 

«¿No me consideraba un científico? 
¿Un científico saca conclusiones sin 

tener en cuenta los datos?»

Francis Collins. En la página anterior, el 
Prof. Garnham en un laboratorio

Rep
ro

du
cc

ión

Sumario  Sumario



36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

todos tendrán que recurrir a un 
patrón de conducta, aunque sea 
implícitamente. Este patrón es 
la ley moral, que también puede 
ser llamada «la ley del compor-
tamiento correcto», y se trata de 
saber si una acción determinada 
se acerca o se aleja de las exi-
gencias de dicha ley.

Alguien podría objetar que 
esa ética es fruto de ciertas tra-
diciones culturales. Lewis, no 
obstante, muestra cómo afirmar 
esto sería una «mentira rotun-
da. Si alguien va a una bibliote-
ca y pasa unos días estudiando 
la Enciclopedia de Religión 
y Ética, pronto descubrirá la 
inmensa unanimidad de la ra-
zón práctica en el ser humano. 
Desde el himno babilónico a 
Samos, pasando por las leyes de 
Manu, el Libro de los Muertos, 
las Analectas de Confucio, los 
estoicos y los platónicos, hasta 
los aborígenes australianos y 
los pieles rojas de Estados Uni-
dos, encontrará las mismas denuncias 
triunfalmente monótonas de opresión, 
asesinato, traición y falsedad; las mis-
mas obligaciones de bondad hacia los 
ancianos, los jóvenes y los más débi-
les, sobre la limosna, la imparcialidad 
y la honestidad».3

La caridad: ¿cómo explicarla?

Sin embargo, la ley moral también 
tiene otra dimensión que asombró a 
Francis Collins: el altruismo, la gene-
rosidad que brota en el alma humana 
cuando se enfrenta a una situación que 
exige ayudar al prójimo, estando dis-
puesta a sacrificarse únicamente en 
beneficio del otro. Es el denominado 
ágape, que no busca retribución.

Lewis defiende, con sólidos argu-
mentos, que el altruismo representa un 
gran desafío para los ateos evolucio-
nistas, pues hasta hoy no han podido 
explicar cómo este impulso ha podido 
surgir en el ser humano por vía exclu-
sivamente natural. No existe, en nin-

gún ser irracional, un paralelo convin-
cente con el ágape.

Ahora bien, si la ley natural no pro-
viene ni de las condiciones culturales 
ni de la evolución, ¿cómo se explica? 
Lewis responde:

«Si existiera un poder controlador 
fuera del universo, no podría mos-
trársenos como uno de los hechos que 
forman parte del universo, del mismo 
modo que el arquitecto de una casa no 
puede ser una de las paredes o la escale-
ra, o la chimenea de esa casa. La única 
manera en que podemos esperar que se 
mostrara es dentro de nosotros mismos, 
como una influencia o una orden que 
intentara obligarnos a comportarnos de 
determinado modo. Y eso es lo que en-
contramos dentro de nosotros mismos. 
Sin duda, ¿esto no debería despertar 
nuestras sospechas?».4

El ateísmo ya no tenía sentido

El entonces joven médico de 26 
años quedó completamente atónito 

ante la razonabilidad que la fe 
le ofrecía y cómo esas reali-
dades eran obnubiladas por la 
vivencia del mundo contempo-
ráneo.

La ley moral reflejaba los ra-
yos esplendorosos del Creador 
y le exigía una serie de conside-
raciones con respecto a Dios. El 
agnosticismo, que antaño le ha-
bía parecido un paraíso seguro, 
se revelaba como una innegable 
excusa del mal proceder.

Tras un largo proceso de 
conversión, en el que se fueron 
derribando otras objeciones, 
Francis Collins acabó adhirién-
dose a la religión católica, pues 
se dio cuenta de que el Dios de 
los cristianos era el que mejor 
personificaba las razones que él 
había encontrado para creer en 
una divinidad.

Una esperanza para otros

El relato de la conversión de 
alguien que aún vive, y que ha 

dedicado su existencia al estudio del 
ADN humano, constituye una prueba 
más de que la religión no se limita a 
una absurda creencia a la que uno se 
adhiere porque nuestros padres así nos 
la enseñaron, sino que es un hecho ra-
zonable incluso desde un punto de vis-
ta científico.

El nombre de Francis Collins es una 
esperanza de conversión para los hom-
bres cuya «fe» en los prejuicios contra la 
religión es la mayor barrera para creer en 
Dios. 

﻿1 Collins, Francis. The Language of God. 
A Scientist Presents Evidence for Belief. 
New York: Free Press, 2007, p. 16.

﻿2 Idem, p. 20.
﻿3 Lewis, Clive Staple. Christian Reflections. 

Grand Rapids: William B. Eerdmans, 1967, 
pp. 95-96.

﻿4 Lewis, Clive Staple. Mere Christianity. 
New York: HarperCollins, [s. d.], p. 24 
[ebook].

Collins se adhirió a la fe católica, pues el Dios de 
los cristianos era quien mejor personificaba las 

razones para creer en una divinidad

Sagrado Corazón de Jesús - Iglesia de Nuestra Señora 
del Carmen, Caieiras (Brasil)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Una insensatez en la que 
ni siquiera los demonios creen

E

u Santo Tomás enseña  U

EneroEnero 2026 2026            3737

n la Antigüedad clásica, sólo 
unos pocos filósofos —uno de 
ellos llamado Diágoras, naci-

do en Melos, y otro Teodoro, conocido 
como el Ateo— se declararon ateos, y 
los que lo hicieron nunca se granjearon 
la adhesión de sus coetáneos. Única-
mente con la marcada decadencia mo-
ral y religiosa de la humanidad entre 
los siglos xvii y xviii, el ateísmo ganó 
numerosos adeptos.

Efectivamente, un significativo hito 
histórico se produjo con la Ilustración, 
cuyos seguidores, algunos ateos, otros 
agnósticos y, en su mayoría, deístas, 
endiosaron la razón en detrimento de 
los dogmas de la fe católica. La propa-
gación de estas ideas preparó el terre-
no para que, en el siglo xix, irrumpiera 
el llamado socialismo científico. Sus 
teóricos —Marx, Engels y Feuerbach, 
ostensiblemente ateos— influyeron 
profundamente en los acontecimientos 
religiosos, políticos, sociales y econó-
micos del siglo xx.

Siguieron la misma senda, en un 
nuevo hito histórico, los ideólogos del 
movimiento anarquista de la Sorbona 
de 1968: Herbert Marcuse, Jean Paul 
Sartre y Louis Althusser, por men-
cionar sólo algunos. En este siglo xxi, 
enumerar una lista de filósofos y pen-
sadores ateos extendería innecesaria-
mente el presente artículo…

Sin embargo, ¿dónde encontrar una 
solución para desentrañar el núcleo de 
esta problemática? ¿Cuál es la causa 
fundamental del error de los ideólogos 
ateos?

El pensamiento perenne de Santo 
Tomás de Aquino nos ofrece una res-
puesta luminosa a estas preguntas. En 
efecto, nosotros, los seres humanos, 
somos incapaces de ver a Dios direc-
tamente; por lo tanto, su existencia no 
nos resulta evidente. No obstante, a 
partir de la observación del mundo y 
de la vida cotidiana, y mediante razo-
namientos y deducciones lógicas, el 
Doctor Angélico demostró la existen-
cia de Dios sin recurrir a los recursos 
de la fe y de la teología (cf. Suma Teo-
lógica, I, q. 2, a. 3). Así, valiéndose 
del simple intelecto humano, alcanzó 
una comprensión muy elevada del 
Creador.

Desde esta perspectiva, en la que 
la virtud de la fe no es condición obli-
gatoria para creer en la existencia de 
Dios, sorprende una cuestión discutida 
por el Aquinate: ¿tienen fe los demo-
nios (cf. II-II, q. 5, a. 2)?

Santo Tomás resuelve la cuestión ci-
tando las Escrituras: «Hasta los demo-
nios lo creen y tiemblan» (Sant 2, 19). 
Consciente de que esta sentencia podría 
suscitar perplejidades, aclara: «Creer 
es acto del entendimiento movido por 
la voluntad a asentir» (II-II, q. 4, a. 2), 
y dicha fe de los demonios no corres-
ponde a una «orientación de la volun-
tad hacia el bien» por la cual «el acto 
de creer es laudable» (II-II, q. 5, a. 2), 
como ocurre en los fieles de Cristo. Por 
el contrario, en los demonios se trata de 
una fe «en cierta manera coaccionada» 
(II-II, q. 5, a. 2, ad 1), porque reconocen 
la existencia de Dios a causa de la evi-
dencia de los signos que perciben.

Es más: esta percepción, aguzada 
por la perspicacia de su intelecto natu-
ral, no da pie a los demonios para ne-
gar los signos mencionados, hecho que 
les desagrada profundamente (cf. II-II, 
q. 5, a. 2, ad 2-3). En consecuencia, los 
ángeles caídos nunca fueron ni jamás 
serán ateos. Su altísima inteligencia 
no les permite caer en tal distorsión 
mental, en tal engaño, en tal idiotez. 
He aquí el error en el que incurren los 
ateos.

Con razón, afir-
man las Escrituras: 
«la falta de juicio 
mata a los necios» 
(Prov 10, 21) y 
«el sensato cami-
na con rectitud» 
(Prov 15, 21). 

A la izquierda, Marx, Engels y Sartre; a la derecha, detalle del fresco de 
Andrea di Bonaiuto - Basílica de Santa María Novella, Florencia

La existencia de Dios es evidente incluso para los demonios, 
ángeles caídos, pero de altísima inteligencia.  

No obstante, en el error de negarla incurren numerosos ateos…

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n/

 B
A

rc
h 

B
ild

 Y
 (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario



Un amigo de la cruz

C
õ Hna. Adriana María Sánchez García

38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Un santo poco corriente, tanto para nuestra época 
como para la suya, este dominico alemán soportó 
terribles dolores físicos y morales, aliviados 
únicamente por especiales gracias del Cielo.

Beato Enrique Suso

on divina pedagogía, el Señor 
suele suscitar ejemplos de virtud 
que casi podríamos calificar de 

extremos, con el fin de moderar en los 
hombres, mediante la existencia de un 
modelo éclatant, las pasiones desor-
denadas que se le oponen y animarlos 
a emprender un camino que de otro 
modo nunca habrían abrazado. Es lo 
que ocurrió, por ejemplo, con el Pove-
rello de Asís, cuyo radical desposorio 
con la Dama Pobreza inspiró a innu-
merables almas a lo largo de los siglos 
a usar con moderación los bienes de 
este mundo y a desear los del Cielo.

Bajo esta perspectiva, invito al lec-
tor a considerar también la vida del 
Beato Enrique Suso. Mientras muchos 
emplean todos sus esfuerzos para huir 
del dolor, este dominico alemán parecía 
correr tras él, siempre sediento de sufrir 
más por amor a Nuestro Señor Jesucris-
to. Además, ciertas desgracias que no le 
ocurrirían al común de los hombres pa-
recían perseguirlo, haciendo de su exis-
tencia una sucesión de aparentes con-
tradicciones, serenamente aceptadas.

El recuerdo de su vida podrá cau-
sar asombro e incluso extrañeza en 
nuestros días, tan reacios a cualquier 
sufrimiento, pero no dejará de ser una 
sana invitación a afrontar con alegría y 

valentía las dificultades del día a día, 
como fieles discípulos del divino Cru-
cificado.

En los albores de la vida, la 
elección de la penitencia

Nacido alrededor de 1295 a orillas 
del lago de Constanza, en la frontera 
entre Alemania y Suiza, Enrique Suso 
se mostraría como una persona poco 
corriente en el seno de su propia fami-
lia. Hijo del conde von Berg, adoptó el 
apellido materno: Seuss.1

De su infancia se conoce poco o 
casi nada. Lo que sí se sabe es que su 
padre deseaba que fuera soldado, pero, 
al constatar que su propensión no era 
por las armas de este mundo, lo envió 
al monasterio dominico de Constanza, 
con tan sólo 13 años. Allí, el joven dis-
frutó de una vida despreocupada hasta 
los 18, edad a partir de la cual una gra-
cia lo impulsaría a tomar otro rumbo.

Un día, estando sentado en la capi-
lla del monasterio, se dio cuenta de lo 
frívola que había sido su conducta has-
ta entonces, poca inclinada a la obser-
vancia religiosa, y decidió emprender 
el camino de la penitencia en repara-
ción de sus faltas.

Esta resolución le acompañaría a lo 
largo de toda su vida, en las diversas 

actividades que llevó a cabo: estudian-
te en Colonia y discípulo del Maestro 
Eckhart; profesor, prior y prolífico es-
critor de obras espirituales; predicador 
y director de almas.

Voluntarias mortificaciones 
corporales

Numerosos fueron los medios em-
pleados por los santos a través de los 
siglos para mortificarse, ya sea en repa-
ración de sus propios pecados o los aje-
nos, sea por puro amor a Nuestro Señor 
Jesucristo. En su caso, Enrique Suso 
comprendió que sólo alcanza el Cielo 
quien besa, abraza y carga su cruz con 
amor, y quiso hacerlo al pie de la letra.

Se fabricó una cruz de madera, con 
treinta clavos y siete agujas, y se la ató 
a la espalda, llevándola día y noche, de 
modo que los clavos le perforaban la 
carne sin dejarle nunca libre del dolor.

Apenas bebía agua, regulando con 
un vasito que él mismo había hecho la 
cantidad exacta que se permitía inge-
rir durante el día. A veces sentía tanta 
sed que, durante la aspersión de agua 
bendita, abría los labios deseando que 
una sola gota refrescara su lengua 
seca, pero ni siquiera eso le fue con-
cedido. Todo lo ofrecía para aliviar al 
Señor en lo alto de la cruz, quien ha-

Le
an

dr
o 

S
ou

za

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esadrianamariasanchezgarcia/


Su mayor sufrimiento 
sería no encontrar a 
nadie que compartiera 
su mismo ideal, lo que 
le llevaba a buscar cada 
vez más su refugio 
en lo sobrenatural

Enero 2026      39

bía tenido como refrigerio únicamen-
te vinagre y hiel.

Esa penitencia voluntaria le provo-
caba lágrimas, porque sentía que no 
conseguiría mantener el sacrificio que 
Dios le había inspirado. Para consolar-
lo, es decir, para darle fuerzas para so-
portar el dolor, la Santísima Virgen se 
le apareció con el Niño Jesús, que sos-
tenía un pequeño cáliz lleno de agua 
fresca. Entonces, se lo dio a beber a 
Enrique y su sed quedó saciada.

Su cama era una vieja puerta so-
bre la que había colocado una alfom-
bra hecha de junco que sólo le llegaba 
hasta las rodillas, y no se cubría con 
nada. Llevaba una camisa áspera de-
bajo de la ropa y se infligía otras tantas 
mortificaciones por la noche, muy nu-
merosas para enumerarlas aquí. Cual-
quier movimiento durante las horas de 
sueño era una tremenda molestia, pues 
también se ataba las manos para ni si-
quiera poder ahuyentar mosquitos.

Su mayor sufrimiento, sin embargo, 
sería no encontrar a nadie que compar-
tiera su mismo ideal, lo que le llevaba 
a buscar cada vez más su refugio en lo 
sobrenatural.

Fortalecido por intensas 
gracias místicas

No obstante, la Providencia no tar-
dó en hacer sentir al ardoroso religioso 
toda su predilección, enviándole abun-
dantes gracias místicas. La primera 
que él cuenta consistió en un éxtasis 
en el que experimentó las delicias del 
amor de Dios, tras el cual parecía otro 
hombre.

En otra ocasión vio a su ángel de la 
guarda, lo abrazó y le rogó que nunca 
lo abandonara. El celestial protector le 
respondió que Dios se había unido de 
tal manera a él que jamás lo dejaría. 
Las almas del Purgatorio, incluido su 
propio padre, así como los santos del 
Cielo, entre ellos su madre, se le apare-
cían a menudo, describiéndole, ora los 
tormentos de las llamas purificadoras, 
ora las alegrías de la eternidad. Tam-
bién tuvo varias revelaciones sobre el 

futuro, que lamentablemente no que-
daron registradas.

Una vez, en un arrebato de amor, 
Enrique escribió en su pecho, con un 
estilete, el dulce nombre de Jesús, que 
permaneció grabado allí indeleblemen-
te. Al cabo de un tiempo, una pequeña 
cruz dorada, como incrustada con pie-
dras preciosas, apareció sobre su cora-
zón. De ella también emanaba el Santí-
simo Nombre del Salvador, en medio de 
una intensísima luz.

El auge de tales gracias, sin embar-
go, se produjo con motivo de su despo-

sorio con la Sabiduría eterna, presenta-
da en las Escrituras como una hermosa 
doncella. Al escuchar la lectura de los 
Libros Sapienciales, Enrique se sintió 
arrebatado de amor y comprendió que 
debía entregarse por completo a la Sa-
biduría, como siervo suyo. Habiendo 
suplicado la suerte de verla, Ella se le 
apareció entre nubes, brillante como la 
estrella de la mañana y radiante como 
la aurora, y le dijo con dulzura: «Hijo 
mío, confía en mí» (cf. Prov 23, 26).

Casi al final de su vida, Enrique 
tuvo una visión en la que, rodeado de 
ángeles, le preguntó a uno de ellos 
cómo se daba la inhabitación de Dios 
en su alma. El espíritu celestial le dijo 
que se mirara a sí mismo, y el Beato 
vio su corazón como a través de un 
límpido cristal; en él se encontraba 
la Sabiduría eterna, junto a su propia 
alma, envuelta en los brazos de Dios.

Armado caballero para afrontar 
los sufrimientos interiores

Tras dieciséis años de terribles pe-
nitencias corporales, otro ángel se le 
apareció en forma de joven, anuncián-
dole que una etapa de su vida había 
terminado.

Tiempo después, el mismo espíri-
tu celestial regresó, trayendo consigo 
una armadura de caballero. Le dijo 
que únicamente en ese momento Enri-
que comenzaría su combate espiritual; 
todo lo que había sufrido no era nada 
en comparación con lo que vendría. Ha-
bía luchado tan sólo como un soldado 
raso, pero Dios quería armarlo caba-
llero. Asombrado, le preguntó cuántos 
padecimientos le esperaban, y el ángel 
le respondió: «Si puedes contar esas 
innumerables estrellas, también podrás 
llegar al número de tribulaciones que te 
están reservadas».

Entonces le rogó que le hiciera 
saber en qué consistirían tales sufri-
mientos, y solamente le fueron reve-
lados tres: perdería su buena fama y 
reputación, lo que le dolería mucho 
más que las penitencias corporales 
que se infligía; no encontraría amis-

Beato Enrique Suso - Iglesia de 
San Pablo, Valladolid (España)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Incomparablemente 
más duros que las 
penitencias corporales 
que se infligía serían 
los sufrimientos 
morales que le 
estaban reservados

40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

tad ni fidelidad por parte de quien 
siempre las había tenido, y los que le 
fueran leales sufrirían junto con él; 
ya no sería consolado ni por Dios ni 
por los hombres, y cualquier intento 
de obtener algún placer para sí mis-
mo resultaría frustrado.

Sintiendo que no tendría fuerzas, 
Enrique se postró en tierra, angustia-
do, pero suplicando que se cumpliera 
en él la divina voluntad. Mediante una 
voz interior, el Señor le aseguró que 
siempre estaría a su lado, auxiliándo-
lo a superar todas las tribulaciones. 
A la mañana siguiente, al mirar por 
la ventana, vio a un perro destrozan-
do un trozo de tela, y Dios le hizo 
comprender que así debía estar él 
en las manos de los demás, su-
friéndolo todo en silencio, sin 
quejarse nunca. El religioso 
recogió la tela y la guardó 
consigo, como recuerdo de 
aquel hecho.

En la fiesta de Nuestra 
Señora de la Candelaria, el 
Niño Jesús se le apareció di-
ciéndole que quería enseñarle 
la actitud que debía mantener 
durante sus padecimientos, 
una lección que, sin duda, pue-
de ser útil para cualquier cristiano: 
no pensar en cuándo acabaría el su-
frimiento, sino estar listo para aceptar 
con alegría el próximo que seguramen-
te vendría.

Un torbellino de persecuciones 
y calumnias

En sus viajes por Europa, le sobre-
vinieron innumerables desgracias, 
cumpliendo al pie de la letra lo que 
le había sido revelado por el ángel. A 
Enrique Suso parecía sucederle todo 
lo que no le ocurre a nadie, incluso las 
cosas más absurdas e inimaginables…

Al llegar a una iglesia de una ciudad, 
se arrodilló ante un piadoso crucifijo, 
rezó y luego se retiró. Esa misma no-
che hubo un robo en ese templo: todas 
las velas y figuras de cera ofrecidas por 
los fieles con sus peticiones fueron sus-

traídas. Ahora bien, una niña de 7 años 
lo había visto rezando allí y lo acusó de 
habérselas llevado él, por lo que Enri-
que tuvo que huir apresuradamente, so 
pena de que lo mataran.

Durante una estancia en los Países 
Bajos, motivada por la convocatoria 
para participar en un capítulo de los 
dominicos, dos miembros de su propia 
orden fueron a su encuentro acusán-
dolo de haber escrito libros que con-
tenían doctrinas heréticas, que habían 
contaminado todo el país. Así que lo 

condujeron ante el tribunal, donde fue 
duramente reprendido y amenazado 
con ser castigado severamente si no 
enmendaba sus errores. De regreso 
a su monasterio, le acometió una te-
rrible enfermedad, que lo postró en 
cama con fiebre, casi llevándole a la 
muerte.

De tal manera la persecución era 
una constante en su vida que, tras cua-
tro semanas sin ser atacado, se sorpren-
dió ante tal hecho. Comentó que estaba 
tan convencido de que Dios visita a 
sus amigos con la prueba que, al verse 
libre de dificultades, temía que el Se-
ñor se hubiera olvidado de él. Apenas 

había terminado de hablar cuando 
se presentó un hermano dominico 

advirtiéndole de que el señor de 
un castillo cercano lo buscaba 
por todos los monasterios para 
matarlo, bajo la acusación de 
haberle robado a su hija, la 
cual había decidido abrazar 
la vida religiosa. Otro hom-
bre lo acusaba de haber des-
viado a su esposa, pues ésta 
se había vuelto más recatada, 
y Enrique tenía que pagar por 

ello. Alegrándose al constatar 
que Dios no se había olvidado de 

él, huyó inmediatamente.
En cierta aldea, había una mujer 

malvada que aparentaba arrepenti-
miento de sus faltas y se confesaba con 
Enrique. Sin embargo, al ver que no se 
enmendaba y seguía llevando una vida 
de pecado, decidió no volver a verla. La 
mujer, furiosa, queriendo dañar a quien 
sólo le había hecho bien, lo acusó de 
ser el padre del hijo que había tenido 
fuera del matrimonio. La escandalosa 
mentira se extendió más que su fama de 
santidad, llegando hasta el superior de 
la Orden de Predicadores de la provin-
cia alemana. Muchos, incluso sus más 
cercanos, dieron crédito a la calumnia 
y lo maltrataron. Tras un largo perío-
do de sufrimiento y terribles angustias 
temiendo lo peor, se reconoció su ino-
cencia y la mujer que había conspirado 
contra él murió repentinamente.

Beato Enrique Suso - Xilografía de la 
Biblioteca Nacional y Universitaria de 

Estrasburgo (Francia)

Reproducción

Sumario  Sumario



Muchas veces 
Enrique se sintió 
débil e incapaz, pero 
con Nuestro Señor 
Jesucristo aprendió 
que la fuerza le 
vendría de lo alto

Enero 2026      41

Salvado de la muerte  
por su virtud

Sin embargo, ésa no fue la última 
vez que escapó de la muerte. Duran-
te un viaje, su compañero, joven y de 
paso ligero, se adelantó en el camino 
y lo dejó solo. Antes de adentrarse 
en un bosque que debía cruzar, Enri-
que se topó de repente con una joven 
acompañada por un hombre alto y de 
aspecto aterrador, que llevaba una lan-
za y un cuchillo. Ante tal escena, el 
religioso se santiguó y, temblando, se 
arriesgó a seguir adelante, con la men-
cionada pareja detrás de él.

En determinado momento, en me-
dio del denso bosque, la joven se le 
acercó y le pidió que la confesara. Él 
accedió y la joven le contó entonces su 
triste suerte: el hombre que la acompa-
ñaba era un asesino, que robaba y ma-
taba a todo el que encontraba, y ella se 
había visto obligada a convertirse en 
su esposa. Aún más aterrorizado al ver 
confirmados sus temores, el beato le 
dio la absolución y los tres continuaron 
su tenebroso trayecto.

A cierta altura, el propio asesino 
se acercó a Enrique pidiéndole tam-
bién confesarse. Su corazón latía más 
fuerte y, sintiéndose perdido, pero sin 
poder negarle el sacramento, empezó a 
escucharlo. El relato era espantoso. El 
malhechor le contó los numerosos crí-
menes que había cometido y, con lujo 
de detalles, describió uno en concreto: 
«Una vez vine a este bosque para robar 
y matar, como he hecho hoy, y, al en-

﻿1 Los datos biográficos del presente artícu-
lo han sido tomados de las obras: Beato 
Enrique Suso. The Life of Blessed Henry 
Suso by Himself. London: Methuen and 
Company, 1913; Dorcy, OP, Mary Jean. 
St. Dominic’s Family. Lives of over 300 
Famous Dominicans. Rockford: TAN, 
1983.

contrarme con un venerable sacerdote, 
me confesé con él mientras caminába-
mos por este mismo lugar. Cuando ter-
minó la confesión, saqué este cuchillo 
y se lo clavé, y luego arrojé su cuerpo 
al Rin». Aterrorizado, al darse cuenta 
de que le esperaba la misma suerte, el 
religioso sintió que se desmayaba.

Al verlo palidecer y a punto de des-
mayarse, la muchacha corrió hacia él 
y exclamó: «¡No tema, no le matará!». 
El asesino añadió entonces: «He oído 
muchas cosas buenas sobre usted, y 
hoy tendrá su recompensa, pues le de-
jaré vivir. Ruegue a Dios que, por su 
causa, me ayude y me favorezca a mí, 
pobre criminal, en mi última hora».

El ejemplo de un amigo de la cruz

Los hechos a narrar serían innume-
rables, pero toda la vida de Enrique 
Suso podría resumirse en pocas pa-
labras: amigo de la cruz. Si no estaba 
siendo perseguido, era atribulado por 
enfermedades; y cuando se sentía en 
perfecto estado de salud, alguna otra 
desgracia le sobrevenía, y no se veía 
nunca libre del dolor. Muchas veces se 
sintió débil e incapaz, pero con Nues-
tro Señor Jesucristo aprendió que las 
fuerzas le vendrían de lo alto.

A pesar de tantos padecimientos 
y peripecias que casi lo llevaron a la 
muerte, Enrique alcanzó una edad 
venerable y falleció el 25 de enero de 
1366 en la ciudad de Ulm, donde había 
pasado los últimos dieciocho años de 
su vida. Transcurridos más de dos si-
glos, su cuerpo permanecía incorrupto 
y exhalaba un dulce perfume. No obs-
tante, años después, las reliquias desa-
parecieron por completo.

Pidámosle, pues, al Beato Enrique 
Suso que haga de nosotros otros aman-
tes de la cruz. No necesitamos para 
ello fabricarnos un madero y atárnoslo 
a los hombros, sino solamente llevar 
con serenidad —¡y con alegría!— las 
cruces que Dios nos envía cada día, 
confiando en que, si lo hacemos, un 
día tendremos nuestra recompensa en 
el Cielo. 

A la izquierda, Enrique Suso en diálogo con Cristo en la cruz; a la derecha, el Beato 
atormentado por diversos sufrimientos - Manuscrito de la Biblioteca Nacional y 

Universitaria de Estrasburgo (Francia)

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



Madre y protectora siempre solícita

õ Elizabete Fátima Talarico Astorino

N

«Tenía la certeza 
de que no iba a 
sobrevivir. Me 
estaba despidiendo, 
sin estar realmente 
preparada para no ver 
crecer a mi hija»

42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Luces de una maternal intercesión

El amparo durante una grave enfermedad, la ayuda a dos 
pescadores en apuros y la solución a intrincados problemas 
familiares demuestran cómo Dña. Lucilia siempre atiende 
a quienes recurren a ella, tanto en las grandes dificultades 
como en las pequeñas.

arra la Sagrada Escritura 
que, perseguido por la im-
pía Jezabel, Elías huyó a la 

cima del Horeb, la montaña de Dios, 
donde pasó la noche en una cueva. Allí 
le fue dirigida la palabra divina: «“Sal 
y permanece de pie en el monte ante 
el Señor”. Entonces pasó el Señor» 
(1 Re 19, 11). El Todopoderoso se ma-
nifestó en el «susurro de una brisa sua-
ve» (1 Re 19, 12) y no en el fragor de un 
viento impetuoso, ni de un terremoto o 
de un fuego devorador.

¿No es verdad que necesitamos te-
ner delicadeza de alma para percibir la 
voz de Dios que nos habla o la ayuda 
que Él nos envía desde lo alto a través 

de oportunas intervenciones, sutiles 
auxilios, pequeños consuelos?

En este propósito, ofrecemos a nues-
tros lectores tres relatos en los que la efi-
caz acción celestial se manifiesta suave-
mente, por la intervención de Dña. Lu-
cilia. Que estos ejemplos contribuyan a 
crecer en la confianza en Dios, que no 
abandona a quienes recurren a la inter-
cesión de esta bondadosa madre.

Una petición atendida 
con prontitud

Thainara Adão, de Joinville (Bra-
sil), nos envía un conmovedor rela-
to sobre la protección que recibió de 
Dña. Lucilia, que la amparó en una 
etapa de su vida marcada por grandes 
sufrimientos y aprensiones.

En 2022, deseando ser madre y 
muy entristecida tras unos meses de 
fracasos, Thainara le pidió a la Vir-
gen esa gracia, por medicación de 
Dña. Lucilia: «Me acordé de la histo-
ria de Dña. Lucilia, de cómo fue un 
ejemplo de madre, de virtud y de amor 
a Dios. Entonces, con una fotografía 
suya en mis manos, le pedí que pudie-
ra ser, aunque fuera un poco, la madre 
excepcional que ella fue, que interce-
diera por mí y me obtuviera la gracia 
de tener un bebé. Después de esta ora-
ción me sentí en paz, como si toda la 
angustia hubiera pasado».

Tan sólo un mes después, la ora-
ción de Thainara fue atendida: «Allí, 
en mi vientre, estaba mi bebé, la res-
puesta a mis oraciones y, sobre todo, 
una muestra del amor puro y genuino 
que Dña. Lucilia tiene por mí. Tuve un 
embarazo de riesgo, mi bebé nació con 
poco peso, con dificultad para respirar Thainara con su hija en el hospital

Rep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eselizabetefatimatalaricoastorino/


Antes de entrar 
en el quirófano, 
Thainara se puso 
en manos de Dios: 
«Tenía la certeza de 
que alguien había 
intercedido por mí»

Enero 2026      43

y el corazón acelerado, pero en todo 
momento veía una luz que nos ilumi-
naba, sabía que mi hija era una pro-
mesa y que todo iría bien». De hecho, 
su pequeña, María Clara, superó con 
éxito estas tribulaciones iniciales, cre-
ciendo sana y fuerte.

Sin embargo, la maternal solicitud 
de Dña. Lucilia se manifestaría en otro 
sentido y en otra prueba, con otros ob-
jetivos.

«Es mi protectora»

En noviembre de 2023, en vísperas 
de su reincorporación al trabajo tras la 
baja por maternidad, Thainara se puso 
enferma: «A las dos y media de la ma-
drugada me desperté con un fuerte 
dolor de cabeza, como nunca lo había 
sentido, lo que me causaba mucha con-
fusión mental. Me levanté a coger una 
medicina y ya no sentía mi cuerpo. Me 
dolía la columna, había perdido todo 
movimiento. Tenía vómitos constan-
tes, se me nubló la vista y sentía como 
si algo me recorriera la espalda».

La llevaron de urgencia al hospital 
y los médicos constataron que había 
sufrido una hemorragia cerebral cau-
sada por un tumor neurológico. Sin 
comprender del todo la gravedad de su 
situación, se enteró de que sería tras-
ladada a la UCI, donde pasó unos días 
semiconsciente, a la espera de un diag-
nóstico completo.

De ese período sólo recuerda el mo-
mento en que recibió de un sacerdote 
heraldo el consuelo de los sacramen-
tos: «Tenía la certeza de que no iba a 
sobrevivir. Hablamos un rato. En ver-
dad, me estaba despidiendo, sin estar 
realmente preparada para no ver cre-
cer a mi hija. También me acuerdo que 
le pregunté al sacerdote por qué me 
estaba pasando esto».

En medio de la prueba física y espi-
ritual que atravesaba, sin fuerzas para 
afrontar la inminencia de la muerte 
y resistiéndose a aceptar lo que pare-
cía ser la voluntad de Dios, Thainara 
recibió, en un pequeño episodio, un 
rayo de esperanza: «Al cabo de unas 

horas, una enfermera 
que recogía los análisis 
me preguntó quién era 
la mujer de la fotogra-
fía que estaba cerca del 
equipo hospitalario. No 
alcanzaba a verla. Me 
la enseñó y, sin saber 
cómo había ido a parar 
allí esa foto, le respondí: 
“Esta es Dña. Lucilia, 
es mi protectora”. Aun 
sin conocer muy bien 
su historia, confié en-
tonces en que tendría 
una oportunidad y que 
no era mi momento de 
irme».

Experiencia dura, 
pero benéfica

Los días en la UCI 
iban pasando, los dolores 
de cabeza y en su cuerpo 
aumentaban. Thainara 
necesitaba ayuda para todo, incluso con 
los movimientos más sencillos. Ante 
tantas dificultades, empezó a perder 
de nuevo la confianza. No obstante, 
un sueño peculiar le levantó el ánimo. 
Se veía en el hospital, pero al mismo 
tiempo volando en un cielo lila, con una 
sensación de mucho bienestar, mientras 
oía a alguien decirle: «Todavía no es tu 
hora».

Al día siguiente le comunicaron el 
horario en el que sería hecha la opera-
ción para extirparle el tumor. Continúa 
su relato: «Estaba ansiosa, pero feliz y 
confiada. En ningún momento se me 
pasó por la cabeza nada negativo; tenía 
la certeza de que alguien había inter-
cedido por mí». Antes de entrar en el 
quirófano, Thainara se puso en manos 
de Dios, rezando: «Señor, tú conoces 
mi corazón y mi voluntad de vivir, 
pero hágase tu voluntad. Doña Lucilia, 
te entrego mi corazón y mi vida». La 
intervención fue un éxito y, a pesar de 
pronosticarle una recuperación difícil 
y larga, los médicos le aseguraron que 
se recuperaría totalmente.

La noche en que recibiría el alta 
hospitalaria, tuvo otro sueño: «Sobre 
mis hombros llevaba el chal lila de 
Dña. Lucilia, ese color que me daba 
tanta calma y esperanza. Me decía a 
mí misma: “Todo va a ir bien, aún no 
es tu hora”. Me desperté llorando, pero 
con el corazón en paz, porque tenía la 
convicción de que Dña. Lucilia había 
estado conmigo todo el tiempo, me ha-
bía cuidado, me había protegido bajo 
su chal lila y me había salvado. Hasta 
el día de hoy, sueño con su chal lila y la 

Thainara ante un cuadro de Dña. Lucilia

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

plena certeza de que soy su hija y que 
ella es mi madre, mi intercesora».

La experiencia tuvo sus lados du-
ros e incluso dramáticos, pero le dejó, 
además de la profunda convicción de 
ser amada por Dña. Lucilia, valiosas 
lecciones para su vida espiritual: «Mu-
chas cosas me enseñaron a cambiar 
mi pensamiento y mi día a día. Todo 
lo que me pasó no fue sólo una enfer-
medad, sino mi renacimiento; estoy 
agradecida por mi vida hoy y por la 
intercesión de Dña. Lucilia. La alabo y 
le doy gracias todos los días».

Salvados de un apuro «en 
un abrir y cerrar de ojos»

Desde Miracema (Brasil) nos escri-
be Lenilton Rabelo Rosa, gran devoto 
de Dña. Lucilia, a quien siempre recu-
rre en los momentos de dificultad:

«Un día de 2022, salí a pescar, con 
la intención de ir cerca, pues el coche 
tenía poca gasolina y no me quedaba 
más que treinta reales en el bolsillo. 
Llamé a mi hermano y fuimos a la ciu-
dad de Itaocara. Llegamos allí, pero 
el agua estaba demasiado turbia para 
pescar. Decidimos ir más lejos. El de-
pósito de gasolina estaba en reserva y 
gastamos los treinta reales en repos-
tar. Condujimos otros noventa y cinco 
kilómetros por un camino de tierra y 
llegamos a São Sebastião do Paraíba, 
pero ahí el agua también estaba turbia. 
No pensábamos en el combustible y 
subimos otros treinta o cuarenta kiló-
metros hasta Fernando Lobo, un pue-
blo ribereño donde encontramos bue-
na agua para pescar».

Lenilton y su hermano bajaron con 
su vehículo por un sinuoso camino, 
cubierto de hierba. Pescaron tranqui-
lamente hasta que, alrededor de las 
nueve de la noche, una fuerte lluvia 
los obligó a parar. Entonces pusieron 
los peces en el coche y… empezaron 
los problemas, ya que tenían que subir 
una rampa con hierba mojada, barro y 
muchos baches.

Narra él: «Aceleré a una cierta dis-
tancia para coger impulso y ascender, 

pero el coche derrapaba y se calaba. Lo 
intenté unas cinco o seis veces, sin éxi-
to. Miré el indicador de combustible y 
vi que la aguja estaba justo por encima 
de la reserva. Me acordé de Dña. Lu-
cilia y grité con fuerza: “¡Doña Luci-
lia, ayúdanos!”. Aceleré de nuevo y el 
coche subió de golpe, como si tuviera 
tracción en las cuatro ruedas. Me volví 
hacia mi hermano y le dije: “¿Has visto 
eso? ¡Doña Lucilia nos ha sacado de 
ésta en un abrir y cerrar de ojos!”».

«¿Y ese dinero?»

No obstante, aún les quedaban cien-
to ochenta kilómetros de carretera 
embarrada hasta la ciudad de Itaoca-
ra, y no tenían suficiente combusti-
ble. Pidieron una vez más la ayuda de 
Dña. Lucilia y se pusieron en marcha.

La narración prosigue: «Seguimos 
charlando sobre los acontecimientos 
del día y, sin darnos cuenta, ya es-
tábamos en Itaocara». Mayor fue su 
sorpresa cuando vieron que el indi-
cador de gasolina ni siquiera se había 
movido.

Sin embargo, no había suficiente 
combustible para el resto del viaje, así 
que decidieron vender algunos peces 
en la plaza de la ciudad para poder re-
postar el automóvil.

Continúa Lenilton: «Me puse en la 
cabeza la caja de poliestireno con los 
peces y le pedí a mi hermano que co-
giera la llave del coche de mi bolsillo; 
cuando metió la mano en mi bolsillo, 
sacó un billete de veinte reales junto 
con la llave. Le pregunté: “¿Y ese dine-
ro?”. No lo llevábamos antes; y, como 
estábamos muy mojados, el billete se 
encontraba casi deshecho».

Sin entender cómo aquel billete ha-
bía acabado en su bolsillo, Lenilton lo 
dejó en el salpicadero del coche para 
que se secase y partió con su herma-
no hacia San Antonio de Padua, donde 
Dña. Lucilia les había preparado otra 
sorpresa: al meter la mano en su bol-
sillo, notó que allí había otro billete de 
veinte reales, doblado y completamen-
te seco.

Así concluye su relato: «Me di 
cuenta de que era para demostrar que 
fue Dña. Lucilia quien me había obte-
nido estas gracias. Me sacó del barro, 
hizo que la gasolina durara hasta Pa-
dua y me dio cuarenta reales… Tres 
gracias en un solo día».

Un consejo que salvó 
su matrimonio

Sí, un consejo que cambió el rum-
bo de su vida, e incluso el destino de 
su familia, fue el que recibió R. B., de 
Minas Gerais (Brasil), en medio de 
una dramática situación familiar por la 
que estaba pasando. La luz que ilumi-
nó su camino y el faro que condujo a su 
familia hasta el «final del túnel» fue su 
devoción a Dña. Lucilia. He aquí como 
ella narra el medio utilizado por la 
Providencia para que conociera a tan 
bondadosa madre:

«Era el 19 de marzo de 2024 y ya 
no sabía qué hacer para que mi marido 
dejara de beber. Bebía todos los días, 
de lunes a lunes. De la cerveza pasó 
al whisky y a las bebidas combinadas. 
Para evitar peleas y reproches, empe-
zó a beber a escondidas, ocultando el 
vaso de bebida cuando yo llegaba a 
casa, e incluso guardó una botella de 
whisky en el armario… Era un auténti-
co tormento en casa.

»Aquel día, volví a casa del trabajo 
y lo encontré otra vez muy borracho, 
sin fuerzas para discutir… Salí con 
mi hijo mayor a buscar un sacerdote 
para que me aconsejara. Yo ya estaba 
consagrada a la Virgen, pero estaba 
dispuesta a divorciarme, porque ya no 
aguantaba vivir así».

No obstante, la divina Providencia 
condujo a R. B. por un camino muy 
distinto. Como la iglesia a la que ha-
bía ido estaba cerrada, se acordó de 
la casa de los Heraldos del Evangelio 
de su ciudad y hacia allí se fue con 
la esperanza de obtener ayuda espiri-
tual. Su confianza no fue defraudada, 
pues en ese sitio recibió un consejo 
de un sacerdote heraldo que cambia-
ría su vida:

Sumario  Sumario



«Regresé a casa 
decidida a entrar en 
esta batalla, con fe y 
confianza, pidiendo 
la intercesión de 
la Virgen y de 
Dña. Lucilia»

Enero 2026      45

«Durante nuestra con-
versación, el sacerdote me 
dijo que necesitaba de la 
intervención divina, porque 
hay cosas que los seres hu-
manos no podemos resolver 
solos. Separarme no resol-
vería el problema, pues mi 
esposo seguiría bebiendo y 
hundiéndose cada vez más. 
Yo tenía que luchar por él 
y por nuestra familia. En 
ese momento, me dio una 
estampa de Dña. Lucilia, 
me contó brevemente su 
historia y me aconsejó que 
le hiciera una promesa: re-
zar mil avemarías pidiendo 
para que ella interviniera.

»Regresé a casa decidi-
da a entrar en esta batalla 
con las armas adecuadas. 
Empecé a rezar todos los 
días, con fe y confianza, 
pidiendo la intercesión de 
la Virgen y de Dña. Lucilia 
por mi marido, por nuestra 
familia. Y entonces ocurrió 
lo que parecía imposible: el 
22 de marzo, tan sólo tres 
días después de que empezara esas 
oraciones, ¡fue el último que mi espo-
so bebió!».

La intercesión de Dña. Lucilia ante 
el trono de María Santísima había sido 
escuchada con prontitud: «Para honra 
y gloria de Nuestro Señor Jesucristo, y 
por la poderosa intercesión de la Vir-
gen y de Dña. Lucilia, ¡mi marido no 
ha vuelto a llevarse nunca más ni una 
gota de alcohol a sus labios! Desde en-
tonces se ha mantenido sobrio y se ha 
convertido en devoto de Nuestra Se-
ñora. Ya usa el santo escapulario y se 
está preparando para la confirmación 
y para consagrarse a Ella».

Tras una larga espera, 
¡se vendió una casa!

Los problemas familiares por heren-
cias han sido muy frecuentes desde los 
albores de la humanidad. Incluso las 

páginas del Evangelio (cf. Lc 12, 13) 
cuentan un episodio en el que se le pide 
a Nuestro Señor Jesucristo que inter-
venga en una disputa de este tipo entre 
dos hermanos… Lejos de favorecer la 
avaricia de alguna de las partes, el di-
vino Maestro recomendó a los hombres 
de todos los tiempos que abandonaran 

con confianza sus necesida-
des al Padre, quien nos pro-
veerá en todo.

Sin embargo, hay ocasio-
nes en que la intervención 
celestial se nos concede a 
través de un intercesor, que 
pide un remedio para nues-
tras aflicciones en nuestro 
nombre. Así, tras compro-
bar la eficacia de la inter-
cesión de Dña. Lucilia para 
salvar su matrimonio, R. B. 
decidió poner en sus ma-
nos otro espinoso asunto: 
la venta de un problemático 
inmueble heredado por su 
esposo y sus hermanos.

La casa en cuestión era 
una fuente de grandes dis-
gustos para su marido, pues 
sus hermanos que vivían allí 
con su madre, tanto antes 
como después de su muerte, 
no habían pagado correc-
tamente sus impuestos a lo 
largo de los años… Al ser el 
hermano mayor, la propie-
dad estaba a su nombre, y 
esta situación irregular hizo 

que quedara en mala situación ante el 
gobierno.

«Mi suegra había fallecido hacía 
más de siete años y esa casa no se ven-
día. Tenía impuestos atrasados, care-
cía de licencia de ocupación y los her-
manos no se ponían de acuerdo sobre 
su valor», relata R. B.

No obstante, tras pedir la interce-
sión de Dña. Lucilia para salir de aque-
lla dificultad, y superando toda previ-
sión humana, la casa fue finalmente 
vendida en diciembre de 2024.

En agradecimiento por toda la 
protección y el amparo recibidos de 
Dña. Lucilia, de una manera conmo-
vedora, R. B. escribe: «Este testimonio 
es una forma de agradecer y glorificar 
la acción de Dios en nuestras vidas. La 
gracia ha ocurrido y nuestra familia ha 
sido restaurada. ¡Alabado sea Dios por 
todo esto!». 

Doña Lucilia en marzo de 1968, aproximadamente  
un mes antes de su muerte

Jo
ão

 S
. C

lá
 D

ia
s

Sumario  Sumario



En las manos de María para siempre
N

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Fo
to

s:
 D

an
ie

le
 F

io
rin

do
E

du
ar

do
 d

e 
B

ar
ro

s

uevas promociones del curso de la Plataforma de 
Formación Católica Reconquista se consagraron, 

en noviembre, como esclavos de amor de la Santísima 
Virgen, según el método de San Luis María Grignion de 
Montfort. Destacamos las ceremonias celebradas en la 
parroquia de María Auxiliadora de Ciudad de México y 
en la parroquia de María Reina de Puebla (México); en la 
parroquia de Santa Elena de Antiguo Cuscatlán (El Salva-

dor); en la catedral de Juigalpa (Nicaragua); en la Iglesia 
de Nuestra Señora de Fátima de Tocancipá (Colombia); 
en la parroquia de San Roque de Santa Cruz de la Sierra 
(Bolivia); en la parroquia de Santo Domingo de Guzmán 
de Santiago de Chile; en la iglesia de Nuestra Señora del 
Buen Consejo de Ypacaraí (Paraguay); en la parroquia de 
Nuestra Señora del Carmen de Montevideo; y en las casas 
de los Heraldos de Buenos Aires y de Lima.

Puebla (México)Puebla (México)

Ciudad de MéxicoCiudad de México

UruguayUruguay

ColombiaColombia

El SalvadorEl Salvador

ChileChile

ParaguayParaguay

ColombiaColombia

PerúPerúArgentinaArgentina

NicaraguaNicaragua

BoliviaBolivia

Xavier Jacob

Je
ss

e 
A

rc
e

Ja
no

 A
ra

ce
na

A
le

ja
nd

ro
 C

os
ta

nt
in

i

A
m

ar
us

 D
ua

rt
e

D
ei

vi
d 

Li
m

a
Je

ss
e 

A
rc

e
D

an
ie

l Q
ui

nt
an

ill
a

Fi
lo

m
en

a 
D

am
as

ce
no

Ju
lio

 C
és

ar
 B

ur
on

e

M
ar

ce
lo

 V
in

ce
nt

i

D
ei

vi
d 

Li
m

a

Sumario  Sumario



1 2 3

4 5 6

1 2 3

Enero 2026      47

Brasil, Juiz de Fora – El órgano de tubos de la Iglesia de Nuestra Señora del Perpetuo Socorro fue inaugurado el 
6 de noviembre durante una solemne eucaristía, seguida de un concierto (fotos 1 y 2). Posteriormente, el día 25, el 
27.º Batallón de la Policía Militar celebró su trigésimo aniversario con una santa misa en la misma iglesia (foto 3). 
Ambas ceremonias fueron presididas por Mons. Gil Antonio Moreira, arzobispo metropolitano.

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Fr
an

ci
sc

o 
M

on
za

to

Fo
to

s:
 D

an
ie

le
 F

io
rin

do

Th
al

iz
a 

M
en

de
s

E
m

er
so

n 
Jú

ni
or

Mauro Ta
niguch

i

E
du

ar
do

 d
e 

B
ar

ro
s

Fá
bi

o 
B

at
is

ta

Sacramentos de iniciación cristiana – Cientos de fieles preparados por los Heraldos del Evangelio recibieron 
en noviembre los sacramentos de iniciación cristiana. En las fotos, en Perú, bautismo en la parroquia de la Divina 
Misericordia de Santiago de Surco (foto 2); y en Brasil, primera comunión en la catedral de Cuiabá (foto 1) y en la 
basílica de Nuestra Señora del Rosario de Fátima de Cotia (foto 3), ceremonias de confirmación en la iglesia de 
San Salvador de Lauro de Freitas, presidida por Mons. Marco Eugenio Galrão Leite de Almeida, obispo auxiliar de 
Salvador de Bahía (foto 4), en la parroquia de Nuestra Señora de la Divina Providencia de Belo Horizonte, presidida 
por Mons. Edmar José da Silva, obispo auxiliar (foto 5), y en la parroquia de Jesús Buen Pastor de Ciudad 
Estructural, presidida por Mons. Raymundo Damasceno Assis, arzobispo emérito de Aparecida (foto 6).

Sumario  Sumario



1

1

2

2

3

3

48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Brasil, Campo Grande – El 25 de octubre se celebró una bendecida «Tarde con María» en la casa de los 
Heraldos. Las actividades incluyeron una charla a cargo del P. Ricardo José Basso, EP, seguida de la solemne 
coronación de la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María y de la celebración de la santa misa.

Fo
to

s:
 T

hi
ag

o 
C

ar
lo

s

Italia – En noviembre, la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María visitó la basílica de San Antonio, de 
Messina, llevando esperanza y consuelo incluso a los hogares de los fieles (foto 1), así como la iglesia de Santa 
María del Espíritu Santo de la misma ciudad (foto 2). Con ocasión del día de los fieles difuntos, miembros de los 
Heraldos asistieron en el servicio litúrgico de la santa misa presidida por el Patriarca de Venecia, Mons. Francesco 
Moraglia, en la iglesia de San Michele in Isola (foto 3).

Fo
to

s:
 X

av
ie

r 
Ja

co
b

Paraguay – El 14 de noviembre, la Policía Municipal de Tránsito de Asunción conmemoró su sexagésimo 
aniversario con una misa, celebrada por el P. Ismael Fuentealba, EP (foto 1). El 22 de noviembre, los Heraldos 
participaron en la eucaristía en honor al patrono de la parroquia de Cristo Rey de Ciudad del Este, seguida de un 
concierto musical (foto 3), y al día siguiente realizaron su peregrinación anual al santuario de Nuestra Señora de 
los Milagros de Caacupé (foto 2).

Jo
ão

 C
ar

ol
in

o
E

m
er

so
n 

Jú
ni

or

G
io

va
nn

a 
M

on
de

llo

R
og

ér
io

 B
al

da
ss

o

M
ar

tin
a 

S
om

m
ov

ig
o

Sumario  Sumario



1 2

3 4 5

Enero 2026      49

Fo
to

s:
 J

oã
o 

G
ui

m
ar

ãe
s

Brasil, Franco da Rocha – En el marco de las celebraciones por el 81.º aniversario de Franco da Rocha, 
Mons. Sergio Aparecido Colombo, obispo de Bragança Paulista, celebró una solemne eucaristía en el Parque 
Benedito Bueno de Moraes, animada por el coro de los seminaristas de la Sociedad Clerical de Vida Apostólica 
Virgo Flos Carmeli. En esta ocasión, la alcaldesa de la ciudad, Lorena Oliveira, coronó la imagen de la Virgen.

B
ru

no
 S

te
va

n

Jo
ão

 C
ar

ol
in

o

La
er

ci
o 

P
ei

xo
to

E
m

er
so

n 
Jú

ni
or

Ka
ss

ia
no

 T
rin

da
de

Holywins – La solemnidad de Todos los Santos se adornó con una nota especial de inocencia con la participación 
de niños que se disfrazaron de sus santos favoritos. Destacamos las conmemoraciones realizadas en Brasil en la 
basílica de Nuestra Señora del Rosario de Fátima de Cotia (foto 1), en la Iglesia de Nuestra Señora del Perpetuo 
Socorro de Juiz de Fora (foto 5), en la capilla de Santa Teresinha de Belo Horizonte (foto 3) y en las casas de los 
Heraldos de Fortaleza (foto 2) y de Campos dos Goytacazes (foto 4).

Sumario  Sumario



Concepción inmaculada versus 
Inmaculada Concepción

Este título no es un juego de palabras —porque, si lo 
fuera, sería de mal gusto—, sino una síntesis de dos 
programas de vida antagónicos.

õ Raphaël Six

«C

5050            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U

ree en ti mismo»: la autocon-
fianza es, hoy en día, uno de los 
valores más vendidos —y a un 

precio muy alto.
Ahora bien, las leyes de la oferta y 

la demanda nos llevan a concluir que si 
hay venta, hay interés, y si hay interés, 
posiblemente exista carencia. Nadie se 
preocupa por el aire acondicionado de 
su coche, salvo que deje de funcionar. 
Por lo tanto, esa piedra filosofal llama-
da seguridad y paz interior quizá sea 
tanto más buscada cuanto más difícil 
se ha vuelto encontrarla. ¿Acaso habrá 
desertado de nuestro mundo?

*     *     *
En las fotos que ilustran estas pági-

nas vemos, por un lado, a Joseph Goeb-
bels, ministro de propaganda nazi y co-
laborador muy íntimo de Hitler, hasta 
que se suicidó en 1945.

Su pasión era la de escribir. Sin 
embargo, los fracasos sufridos en este 
campo lo convirtieron en la persona 
ideal para armonizar con el Führer, 
un hombre que también había experi-
mentado reveses, pues en su juventud 
había querido dedicarse a las artes vi-
suales, pero sin éxito. Sus biógrafos 
señalan que el encuentro entre am-
bos fue el de un escritor frustrado 
con un pintor fracasado, que eli-
gieron como segunda opción 
de carrera la dominación del 

mundo. El destino tiene sus ironías y el 
orgullo humano también…

Goebbels se volvió un nazi conven-
cido. Casado con una gran admiradora 
de Hitler y padre de seis hijos, tenía una 
familia que, a primera vista, represen-
taba el modelo ario perfecto. Domina-
dos por él, el cine, la radio y la prensa 
exponían su vida a la admiración de 

todo el Tercer Reich: en el trabajo, en 
sus vacaciones, en su casa o cuando re-
cibía la visita del tito Adolf.

No obstante, detrás de las aparien-
cias, el gigante de la propaganda nazi 
no era más que un enano en el reino de 
los pigmeos. Y no se vea en esto sólo 
una referencia a la proverbial baja esta-
tura de Goebbels, que hacía que incluso 
Hitler pareciera un hombre grande —
no un gran hombre, algo mucho más di-
fícil—, sino sobre todo a que Alemania, 
un país brillante, creció bajo el nazismo 
tanto que implosionó: de supernova, se 
transformó en un agujero negro, redu-
ciendo a la nada cualquier cosa que se le 
acercaba, incluso la vida.

Al recordar todo este engaño, nos 
preguntamos: ¿cómo se explica eso?

En Revolución y Contra-Revolu-
ción, el Dr. Plinio denuncia la máxi-

ma revolucionaria calificada por 
él como «concepción inmacula-
da del individuo».1

Como observó André Fros-
sard,2 después de que el peca-
do original fuera abolido por 
decreto filosófico, a partir 
de Rousseau, se decidió que 
el hombre nace bueno. No se 
debe desconfiar de uno mismo; 

al contrario, hay que escudriñar 

Joseph Goebbels

G
eo

rg
 P

ah
l (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esraphaelsix/


Enero 2026      51

en el interior de uno mismo el impulso 
para superarse. Ahora bien, cuando el 
hombre busca en sí aquello que le falta 
—una situación contradictoria— y no 
lo encuentra, ¿qué ocurre? Goebbels.

Actor por interés del Estado —o, 
mejor dicho, de la también denuncia-
da por el Dr. Plinio «concepción in-
maculada de las masas y del Estado»,3 
la misma que llevaría a Alemania al 
suicidio antes mencionado—, no con-
seguía ocultar su propia inseguridad, 
delatada por la rigidez de sus gestos, 
mirada vacía, sonrisa forzada en labios 
de contornos inciertos. Todo esto indica 
la frustración de un hombre que adhirió 
al «cree en ti mismo», una proposición 
mucho más seductora que el axioma 
griego: «conócete a ti mismo».

Ahora bien, «la humildad es andar 
en verdad»,4 dice Santa Teresa, y añade: 
la verdad es que somos miseria y nada. 
Todo hombre pasa por momentos en los 
que la máscara de la «concepción inma-
culada del individuo» se desmonta, re-
velando al desnudo lo que realmente es. 
En esos momentos, hay dos caminos: o 
intentar recolocar a toda costa, aunque 
sea de un tiro en la cabeza, como más o 
menos hizo Goebbels; o seguir el ejem-
plo de San Maximiliano María Kolbe.

Este religioso franciscano también 
se dedicaba a los medios de comunica-
ción masiva. Y fue capaz de extender 
su radio de influencia hasta Japón, don-
de, sin inicialmente hablar una palabra 
siquiera de la lengua nacional, llegó a 
crear publicaciones que, juntas, supera-
ban la tirada del millón de ejemplares 
—en un país ajeno a la fe católica, por 
decir lo mínimo.

Ahora bien, la fórmula de su éxito 
no estaba asentada sobre técnicas de 
marketing, sino sobre un principio: «No 
escribas nada que no pueda ser firma-
do por la Virgen María».5 Hombre de 
conciencia delicada, vigilante ante sus 
malas inclinaciones, se sabía débil. Por 
eso, se apoyaba en una entrañadísima 
devoción a Nuestra Señora, a quien in-
vocaba especialmente bajo la advoca-
ción de la Inmaculada Concepción.

Kolbe también experimentó fraca-
sos. En varias ocasiones lo vieron tris-
te y ansioso, a veces lloraba ante los 
reveses. No obstante, nada le impidió 
superar los obstáculos, porque luchaba 
a la sombra de la Inmaculada. Veía «a 
la Virgen María en todas partes y, por 
consiguiente, dificultades en ninguna 
parte».6 Basta contemplar su mirada 
para convencerse de ello.

*     *     *
Ambos personajes murieron a cau-

sa del nazismo y sus cuerpos fueron 
incinerados, como para confirmar el 
versículo bíblico según el cual «una 
misma suerte toca a todos: al inocente 
y al culpable» (Ecl 9, 2). Pero en la otra 
vida, Kolbe fue recibido en los brazos 
de aquella en quien había depositado su 
confianza. Goebbels, en cambio, no po-
dría salvarse a sí mismo.

﻿1 Corrêa de Oliveira, Plinio. Revolución 
y Contra-Revolución. Bogotá: Fundación 
Salvadme Reina, 2024, p. 130.

﻿2 Cf. Frossard, André. Excusez-mois d’être 
Français. Paris: Fayard, 1992, p. 41.

﻿3 Corrêa de Oliveira, op. cit., p. 131.
﻿4 Santa Teresa de Jesús. Moradas del casti-

llo interior. «Moradas sextas», c. 10, n.º 8.
﻿5 Frossard, André. N’oubliez pas l’amour. 

La passion de Maximilien Kolbe. Paris: Ro-
bert Laffont, 1987, p. 93.

﻿6 Idem, p. 52.

Por lo tanto, «concepción inmacula-
da versus Inmaculada Concepción» no 
es un juego de palabras vacío, sino una 
síntesis de dos programas de vida, pro-
fundamente antagónicos en su punto de 
partida, en los medios y, sobre todo, en 
cuanto a su respectivo destino eterno. 

San Maximiliano María Kolbe

Rep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



L
El premio de la búsqueda y la espera

os Magos llegaron a Belén, tras lar-
gas jornadas bajo el sol abrasador del 

Oriente Próximo, en busca del Rey más glo-
rioso de todos los tiempos, y lo encontraron 
en una vivienda humilde. Sin embargo, en 
ningún momento experimentaron el más mí-
nimo movimiento de decepción. Al contrario, 
entraron en la casa con toda solemnidad y 

adoraron a aquel frágil niño que, no obstan-
te, dejaba ver en sus rasgos y en su mirada el 
esplendor de la divinidad. En aquella noche 
brilló la gala más sublime de toda la historia, 
jamás superada por las refinadas cortes cris-
tianas que florecerían más tarde.

Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Epifanía, de Pedro Serra - Epifanía, de Pedro Serra - 
Colegiata Basílica de Santa María Colegiata Basílica de Santa María 
de la Aurora, Manresa (España)de la Aurora, Manresa (España)

Sumario  Sumario


	_Hlk206411971

